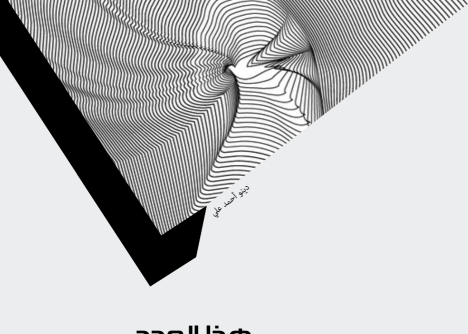


جلال أمين خرافة التخلف

> حاضر العرب سؤال المستقبل





#### هذا العدد

هذا العدد بالكتابات الأدبية والنقدية والفكرية، ويتميز بملفه الذي يثير السؤال في حاضر العرب وطبيعة تفكرهم فيه، ونظرتهم إلى أحوالهم الراهنة على مفصل صراع دام يشمل جغرافيات المشرق العربي ليطال وجودهم الاجتماعي والسياسي والاقتصادي والثقافي ومجمل نواحي حياتهم، ويهدد مستقبلهم كأمّة. وبالتالي ملف يطرح السؤال على العقل العربي، السؤال حول المستقبل والكيفية التي يتفكرون فيها بمستقبلهم كأمة في عالم اهتزت فيه القيم وتخلخلت الرؤى العظيمة التي أنتجت وعياً أممياً بإنسانية الإنسان ووجوده الفردي والجماعي.

شارك في ملف العدد كتاب من فلسطين، مصر، سوريا، الأردن، العراق، المغرب، الجزائر. تناول كلّ منهم المسألة من زاوية خاصة، لتبلور المقالات مجتمعة رؤية جماعية لانفعال الفكر في علاقته بالواقع وظواهره المؤثرة في التفكير العام، بإزاء ما يجري.

وهي تصلح مدخلا لإثارة نقاش جدي، من باب الحاجة لإنتاج وعي متجدد بالوقائع والظواهر والمشكلات التي تشغل الأجيال العربية الجديدة.

في العدد مقالات تتصدى لفكرة العنف والأصولية والطائفية والتسلط، وللثقافة بوصفها مستودعاً للفكر وملجأ للحلم، وقلعة يحتمي فيها العقل من عماء الغريزة وبطش الاستبداد، ونصوص أدبية من قصص وشعر ويوميات ونقد أدبي، ومراجعات للكتب الصادرة حديثاً. ويتميز حوار العدد مع المفكر المصري جلال أمين بالدقة في تناول موضوعات التقدم والتخلف والتشدد الديني والتراجع المجتمعي في العالم العربي. وهو يرى أن العرب لا يمكن وصفهم جوهريا بالتخلف، فما من أمّة يمكن أن تكون متخلفة في أصل تكوينها أو لعلة جوهرية في طبيعة نهوضها التاريخي، ولكن لأسباب تتعلق بالمجتمعات ودرجات تطورها العلمي والاقتصادي، أساساً، ومن ثم الثقافي.

و«الجديد»، كما جرت العادة، ستتفاعل مع كل رأي يناقش أو يحاور أو يساجل كتاب هذه المقالات وأفكارهم، وتنشر النصوص التي تتصدى لها نقدياً، من باب الإيمان بضرورة تطوير النقاش ودفعه أبعد في وجهات ومسارب جديدة ■

المحرر

:

مستشارو التحرير

مؤسسها وناشرها **ميثم الزبيدي** 

رئيس التحرير **نوري الجراح** 

أزراج عمر، أحمد برقاوي عبد الرحمن بسيسو، خلدون الشمعة، خطار أبو دياب، أبو بكر العيادي ابراهيم الجبين، رشيد الخيون تحسن الخطيب، مفيد نحم

> التصميم والإخراج والتنفيذ ناصربخيت

رسامو العدد: تمام عزام، أحمد عبدالعال عبدالله بوك، نور بهجت المصري بهرام حاجو، كمالا اسحق عمر الخرس، دينو أحمد علي خولة عبدالله، أحمد عبد العال عاصم الباشا، عدي أتاسي، نصر ورور مجدى عبد العزية، رزان صباغ

> التدقيق اللغوي: عمارة محمد الرحيلي

الموقع على الإنترنت: www.aljadeedmagazine.cor

الكتابات التي ترسل إلى «الجديد» تكتب خصيصاً لها لا تدخل المجلة في مراسلات حول ما تعتذر عن نشره.

> تصدر عن ۵۰ معنطهالطان ۲۰ طعم ۱۸

Al Arab Publishing Centre

المكتب الرنيسي (لندن) UK 1st Floor

The Quadrant 177 - 179 Hammersmith Road

London W6 8BS

Dalia Dergham Al-Arab Media Group

للإعلان Advertising Department Tel: +44 20 8742 9262 ads@alarab.co.uk

لمراسلة التحرير editor@aljadeedmagazine.com

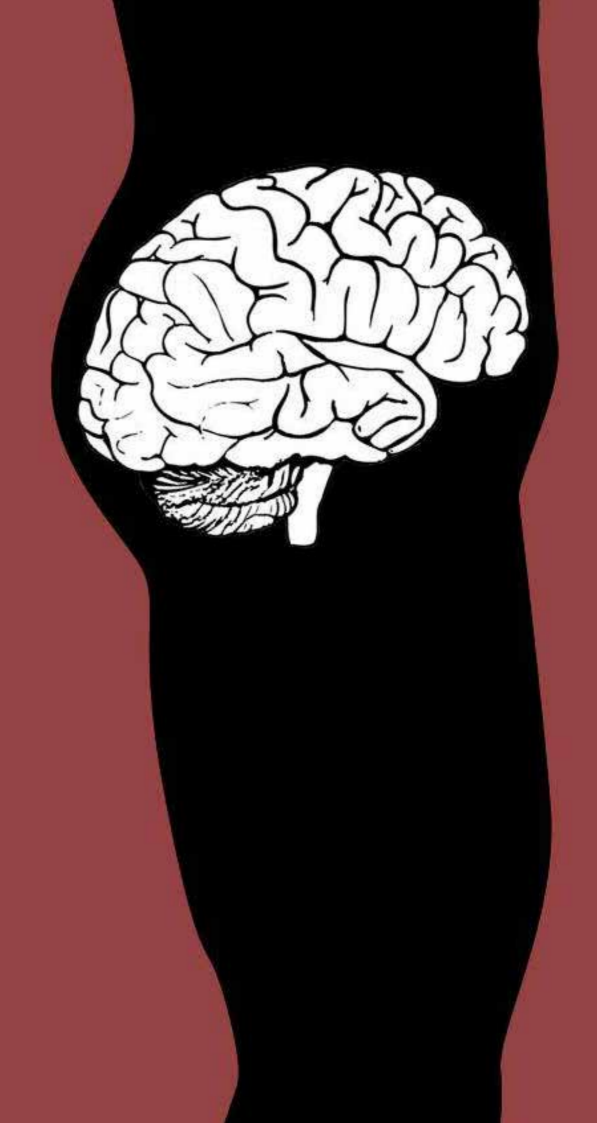
الاشتراك السنوي

ية للافراد: 60 دولارا. للمؤسسات: 120 أو ما يعادلها تضاف إليها أجور البريد.

ISSN 2057- 6005

دينو أحمد علو

لوحة الغلاف للفنان دينو أحمد على



|     | كلمة                                                            | 108       | تاریخ الأشجار<br>وارد بدر السالم                       |     | شعر                                                                     |     |                                           |
|-----|-----------------------------------------------------------------|-----------|--------------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------|
| 4   | <br>البحث عن الذات في عالم مضطرب<br>"الجديد" على أبواب عام رابع |           | - د د د د .<br>اعترافات منتحر<br>میمون حرش             | 24  | قصائد الصيف<br>مريم حيدري                                               |     |                                           |
|     | نوري الجراح                                                     |           | میموں حرس                                              | 82  | ثلاث قصائد                                                              |     |                                           |
|     | مقالات                                                          |           | يوميات                                                 | 96  | حمید سعید<br>میاه ضحلة                                                  |     |                                           |
|     | <b>العنف الأصولي</b><br>عامر عبدزيد الوائلي                     | <b>76</b> | <b>دفتر شتائي</b><br>يوميات ومنحوتات<br>مامر البلشا    |     | محمد میلاد<br>                                                          |     |                                           |
|     | <br>الوطنية المكلومة<br>إسماعيل نوري الربيعي                    | 98        | عاصم الباشا<br>ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ     |     | أنفاس مبهورة<br>آلاء أبوالشملات                                         |     |                                           |
| 1/  | أساطير دعاة المظلومية                                           | 30        | معتز نادر                                              | 116 | الضوء من تحت الباب<br>محمد السعدي                                       |     |                                           |
|     | باسم فرات<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ               |           | نقد                                                    | 124 | شلا <b>ل ضائع</b><br>دارین فستق                                         |     | 37.                                       |
| 16  | <b>وقمع الخيال</b><br>شاكر عبدالحميد                            | 32        | الخَروفُ المُجَنَّح<br>عبد الرَّحمن بسيسو              |     | مسرح                                                                    |     | 3,                                        |
|     | مثقفو القوة<br>علي حسن الفواز                                   |           |                                                        | 118 | ۔<br>الرِّجُل الذي اشترى حُلماً<br>عبدالهادي شعلان                      |     |                                           |
|     | <br>أزمة الخطاب المعارض<br>ونكوص تجربة التحول                   | 40        | <mark>حوار/</mark> جلال أمين<br>                       |     | عندالهادت سعب                                                           |     | الأخيرة                                   |
|     | إبراهيم أزوغ                                                    |           | خرافة التخلف                                           |     | كتب                                                                     | 160 | قلق المستقبل                              |
| 126 | لا تشتم ذائقتي<br>أعطني كتاباً كي أقرأ<br>آراء الجرماني         | 49        | ملف/حاضر العرب<br>وسؤال المستقبل                       | 130 | النص المستعاد<br>سيمياء الكتابة ومسالك المعنى<br>مراد علوي              |     | هيثم الزبيدي                              |
|     | أصوات                                                           | 50        | <b>العرب وسؤال المستقبل</b><br>أحمد برقاوي             | 134 |                                                                         |     |                                           |
|     | بلاغ <b>ة الهشاشة</b><br>أمين الزاوي                            |           |                                                        |     | ص <b>باح الدين علي</b><br>العنصري طبقيا في رواية<br>«يوسف القويوجاقلي » |     | 3123 Eprild Tr 1280                       |
|     | <b>هامش النص</b><br>علي لفته سعيد                               | 58        | ما کان صار قدیما<br>مفید نجم                           |     | ممدوح فراج النابي                                                       |     | किंव्य बागह वासिती                        |
|     | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                           | 62        |                                                        |     | الرواية عبور ممتنع<br>شرف الدين ماجدولين                                |     | المحتويات                                 |
|     | قص                                                              | 64        | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |     | ا <b>لسيرة والعنف الثقافي</b><br>باسم فرات                              |     | العدد 35 - ديسمبر/ كانون الأول 17         |
| 28  | عجر شارع الثلاثين<br>أحمد سعيد نجم                              | 68        | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  | 150 | ، ر <b>سائل ابن حزم الأندلسي</b><br>محمد الحمامصي                       |     |                                           |
|     | <b>الخرساء</b><br>عمرو أبوالعطا                                 | 70        | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  | 154 | <mark>المختصر</mark><br>كمال بستاني                                     |     |                                           |
|     | ت <b>لويحة يد</b><br>مريم الساعدي                               | 72        | نحن والإنسان الضائع فينا<br>رسول محمد رسول             |     | رسالة باريس                                                             |     | الفقل النسير                              |
|     | <b>العادة الشهريّة</b><br>محمد ناصر المولهي                     | 74        | رسوں محمد رسوں<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | 157 | رحدت جريسي<br>ٔ ماذا يتبقى من ثورة أكتوبر<br>أبو بكر العيادي            |     | غلاف العدد الماضي ديسمبر/كانون الأول 2017 |

# البحث عن الذات في عالم مضطرب "الجديد" على أبواب عام رابع

أكتب هذه الكلمة وفي جواري 34 عدداً من "الجديد"، لأفتتح بها عدداً يطوي ثلاث سنوات من الصدور الشهري المنتظم، تصدت خلالها المجلة لجملة من القضايا الفكرية والأدبية الشائكة، إلى جانب عنايتها بنشر الإبداعات القصصية والشعرية وأدب اليوميات والحوارات والسجالات الأدبية والفكرية ونقد الكتب، بانفتاح وحرية رفعت بالضرورة سقف التعبير وحضّت الكتّاب في مشرق الوطن العربي ومغربه على الجرأة في طرح الأفكار والتعبير عن القضايا وتحليل الظواهر في ظل جغرافيا ثقافية مرتبكة وواقع عربي شهد ويشهد خضات وتحوّلات عاصفة وسريعة اضطرب حيالها الفكر وعجزت في مرات عديدة أدوات المثقف عن تحليل الوقائع والمجريات.

منذ عددها الأول انتهجت المجلة دربا وعرة لتعبّد بتجربتها الطريق أمام الأقلام الجديدة المبدعة والجريئة، مستقطبة إلى ملفّاتها الفكرية أقلاما عربية راسخة وأخرى طالعة، لِطَيْفِ واسع من المفكرين والكتّاب من مختلف الجغرافيات العربية، ومعها جغرافيات المنفى، وشملت كتاباً ومثقفين من اتجاهات ومشارب فكرية تشترك في ما بينها بوعي ضرورة التجديد والحداثة، إنْ في الثقافة أو في الاجتماع. وقد تلاقت الأقلام التي أضاءت مصابيح "الجديد" على قاعدة الإيمان بحقّ الفكر في الاختلاف وضرورة الجدل وأهمية الحوار الحرّ بين مختلف الأفكار.

رأت "الجديد"، منذ البداية، أن لا سبيل لإشاعة فكر عصري يأخذ بأسباب التنوير في مواجهة فكر الظلام، من دون الأخذ بقيم العصر، ومن دون حوار من نوع جديد بين النخب الثقافية العربية التي تملك تطلّعات مستقبلية وتخوض معركة تجديد الأدب إلى جانب معركة الانتقال من نموذج الدولة القروسطية إلى دولة القانون والحقوق المدنية للأفراد والجماعات، وهي عمليا، معركة العقل مع الخرافة والنور مع الظلام، في مواجهة شاملة مع ثقافة الاستبداد والتشدد الديني والتطرف والعنف، ليكون في إمكان المجتمعات العربية أن تصل أسبابها بأسباب العلم والمدنية وتحقق التطلعات والأحلام المعبّرة عن توق الأجيال الجديدة لأن تكون جزءا من عالم لم يعد ممكناً أن يراوح في أوهام الماضي وصيغ العيش الاستهلاكي مقرونة بالتفكير القروسطي.

من هنا عنيت المجلة، وما تزال، بتكريس جزء كبير من صفحات أعدادها للحوار الفكري، وفي هذا السياق حرّضت كتابها على مباشرة مراجعات نقدية تطال الفكر والأدب والفن، وحتى الخطاب النقدي بصيغه التقليدية، ودعتهم إلى ربط مراجعاتهم بأحوال المجتمع وتطلعات نخبه الداعية إلى التغيير من دون الركون إلى صيغ جامدة أو الاستسلام إلى ما هو شائع من مصطلحات موروثة من أيديولوجيات عفا عليها الزمن. آخذة بعين الاعتبار ضرورة نقد الذهنية المرتبطة بالفكر الشمولي التي وقفت وراء جزء أساسي من خطابات الثقافة العربية عبر عقود مضت.

ومن الإنصاف والأمانة أن نكون صريحين ونعترف بأن مهمة "الجديد" لم تكن طيلة الوقت يسيرة. فالحض على الجرأة في الكتابة والتعبير لم يلق الصدى المنتظر من دون إلحاح ومتابعة دؤوبة من المشرفين على التحرير. ولا بد أن نعترف، أيضاً، أن التطلع كان باستمرار أبعد من الممكن والمتاح، لكنّ جسامة المهمّة ظلت زاداً للمغامرة ودافعاً للمواصلة لتحقيق التطلعات التي عبّرت عنها "الجديد" في افتتاحية عددها الأول.

على أن نظرة متفائلة على "المنتج المعرفي" المنشور خلال رحلة السنوات الثلاث، أدباً وفكراً، إنما يمدنا بالأمل والكثير من الأمل. فهناك أقلام تجرّأت وعبّرت عن مكنون أصحابها وأفكارهم وميّزت بالتالي نفسها عن المتداول والسائد في منابر الثقافة العربية، وهو ما يعطى زخماً للمنجز وللمشروع التنويرى للمجلة.

ولدت "الجديد" لتفتح صفحة مضيئة في الثقافة العربية، وفي خطتها للسنة القادمة مجموعة من الملفات والأفكار التي تطمح إلى تحقيقها والأقلام التي تتطلع إلى استقطابها لمواصلة نزعتها النقدية وتطلعاتها في طرح الأسئلة الصعبة ومقاربة الموضوعات الشائكة وعلى رأسها تلك التي دأبت الثقافة العربية على وصفها بالمسكوت عنه من الموضوعات والقضايا، ليكون هذا السلوك دافعاً ومحرّضاً لمغامرين آخرين يتطلعون إلى تجديد دم الثقافة العربية بمزيد من الأسئلة والمشروعات والمنابر ذات الطابع الحواري والسّجالي، وبالتالي حض حملة الأقلام على مزيد من الجرأة في الكتابة أدبا وفكراً ودفعهم إلى سلوك سبيل المراجعة والنقد لما يصدر عنهم، ومناقشة القضايا الشائكة بحرية وانفتاح وقبول وجود طرائق متعددة في النظر إلى الأشياء. فلم يعد بالإمكان الركون



إلى طريقة واحدة في التفكير ولا إلى منبر واحد أو طريق واحدة.

ولا تغيب الإشارة إلى أن "الجديد" عنيت بصورة خاصة بتظهير حضور المرأة في الكتابة الأدبية والفكرية، وبدورها في إنتاج السؤال الفكري. وقد اغتنت صفحات المجلة بكتابات لها وكتابات عنها، وأفردت العديد من الملفات للشعر والقص والنقد والسؤال الفكري الصادر عنها، ودار نقاش لم ينقطع حول المرأة والكتابة وهو ما أتاح فرصة للتعرف عن كثب على خطابات المرأة ثقافيا والخطاب الثقافي العربي نحو المرأة وانشغالات المرأة الكاتبة.

ليس من شأن هذه الكلمة أن تغطّي كل الخواطر والأفكار والتداعيات التي تثيرها فكرة الوقوف على السنوات الثلاث الماضية من عمر المجلة. ولعل جردة الحساب الحقيقية هي في العودة بحرية وأناة إلى أعدادها الصادرة للوقوف على ما نشر فيها. والأمر في الحقيقة مدعاة فخر واعتزاز لنا، لما تحفل به المجلة من كتابات لا بد أن تكون في يوم مقبل سجلاً حافلا من سجلات الثقافة العربية الحرة والمتحددة.

يهمنا أخيراً أن نواصل دعوة الأقلام العربية الحرَّة والجريئة وأهل الأدب المتطلعين إلى الابتكار في الكتابة والجرأة في طرح السؤال إلى لمشاركة في مشروع "الجديد" تحت سماء عالم اختلَت فيه الموازين، وأحوال عربية عاصفة ولكنها كثيبة، تستدعي إيقاد، لا شمعة واحدة، وإنما شموع كثيرة تبدد ظلام الحاضر وتضىء للوجدان أغوار الذات وللعقل طريق المستقبل ■

**نوري الجراح** لندن في ديسمبر/كانون الأول 2017



# العنف الأصولى تجليات معاصرة

#### عامر عبدزيد الوائلي

لكل مفهوم ظروف وحاجات موضوعية كان وراء انبعاثه وتركت تأثيرها عميقا فى ملامحه وتشكله الثقافى من زاوية أيديولوجية ومعرفية، وانطلاقا من هذه المظاهر نجد أن الحفر الأركيولوجي في دلالة المفهوم تعد أمرا ضروريا من أجل تحديد ملامح المفهوم واشتغالاته التي يمكن أن تكون ضرورية من أجل نقله وتبيئته في الثقافة العربية فإن المفهوم «الأصولية» (Fundamentalism) من المفاهيم الإشكالية التي تثير الكثير من المشاكل المفهومية والفلسفية معا فهي وليدة إطار ثقافي غربي له مواضعاته الثقافية تكاد تكون مختلفة بين الغرب والعالم العربي الإسلامي.

> حي بحثنا في الفهم الأصولي عبر اللغة والتراث نجد أن للمفهوم معنى في العربية وعلومها مختلفا عنه في اللغة الانكليزية، إذ في اللغة العربية «الأصول» المتعلقة بعلوم الدين، ويطلق لفظ «الأصول» على مصطلحات مختلفة أشهرها ما يدل على ثلاثة من العلوم الإسلامية هي: أصول الدين وأصول الحديث وأصول الفقه، ويسمى علم أصول الفقه، غالباً، علمَ الأصول، ويعرَّف بأنه العلم عابد الجابري، بنية العقل العربي). بقواعد الفقه الإسلامي، وبالأدلة التي تؤدي إلى تقرير الأحكام الشرعية (الجرجاني، مجمع التعريفات، ص27). إذ في الإسلام يرجعون في أحكامهم ومسائلهم الاجتهادية إلى الأصول. فعلم الأصول هو «العلم بالعناصر المشتركة فى عملية استنباط الحكم الشرعى»، فقد نشأ علم الأصول في أحضان علم الفقه كما نشأ علم الفقه فى أحضان علم الحديث ويختلف منهج الفقه عن منهج علم الكلام إذ هناك منهجان لتشخيص الأصول واستنباطها: منهج الأحناف ومنهج المتكلمين؛ ولكل منهما بظاهرة الاتساع في كلام العرب في الفقه وجهة نظر ألّفت على أساسها جمله من الكتب، أما منهج الأحناف فقد ركز على أساس اعتبار الفروع الفقهية لإمام المذهب

> > هي المنطلق إلى التماس الضوابط الأصولية علاقة ذلك بنظام الخطاب.

العامة، أما منهج المتكلمين فيختلف عن ذلك المنهج اختلافا كبيرا حيث يقوم «على العقلى ما أمكن فما أيدته العقول والحجج ببناء ونسق هو المتمثل بالرؤية والمنهج البياني، في الأصل كفعل معرفي «هو

بوصفها «منظومة لغوية تؤثر في طريقة رؤية أهلها للعالم وفى كيفية مفصلتهم له وبالتالى فى طريقة تفكيرهم» (محمد عابد الجابرى، تكوين العقل العربى).

تجريد قواعد الفقه والميل إلى الاستدلال أثبتوه...»، لكن هذا الاختلاف فى الجوانب الجزئية أما بنية الخطاب فهي محكومة ومشكلة الدلالة. ففى النحو كانت النظرة البيانية تنظر الظهور والإظهار والفهم والإفهام» (محمد ومركز العقل العربي على الإنتاج النظري

فالالتزام بمنطق العلم جملة وعى لدور اللغة الثقافات السابقة، وهذا ما نلمسه فى رسالة

فإذا ما استعرضتا الخطوط العامة لهذه الإشكالية «اللفظ والمعنى» نجد أنها ضمت مشكلة العرب، أى وضع العلامات المحددة للمعنى فى علم النحو ومشكلة الأوزان الصرفية ومضمونها المنطقى فى علم الصرف ومشكلة الدلالة في ارتباطها ومشكلة الحكم والتشابه وحدود التأويل ومسألة الإعجاز، وأصل اللغة في علم الكلام ومشكلة «سر البلاغة» في النظم، ثم

المستوى الأول العمودى «أى تفسير الخطاب»: وهو يمثل المحور العمودي في مشاكل الإعراب في النحو والدلالة في الفقه وقصد المتكلم في علم الكلام وهو ما عرضه عابد الجابري في منطق اللغة

«إلى اللفظ والمعنى ككيانين منفصلين»، «أصول الفقه» وهو ما لا نجد له مثيلا في الشافعى فبعد أن تم تقنين البيان العربى على مستوى «المعنى» في النحو وعلى مستوى المعنى في معاجم اللغة جاء دور الشافعى وقد كان معاصر للخليل وتلميذه سيبويه ( المتوفى 180 هـ) فنلمس تأثير المنهج اللغوى فى كتابه «الرسالة شكلا ومضمونا» وهذا يظهر التكامل بين النحو والفقه والكلام على مستوى المنهج بل على مستوى التشريع للعقل، وقد رفض «الاستحسان» لابى حنيفة ورفض «المصالح المرسلة» لمالك وأرجع كل شيء للكتاب والسنة بواسطة القياس.

#### العنف الأصولى والفكر الغربى

الأصولية هي اصطلاحٌ سياسي فكري



مستحدث يحاول توصيف سلوكيات متنوعة بوصفها «تمتلك نظرة متكاملة للحياة بكافة جوانبها السياسية والاجتماعية والاقتصادية والثقافية نابعة عن قناعة متأصلة نابعة عن إيمان بفكرةٍ أو منظومة قناعات، تكون في الغالب تصوراً دينياً أو عقيدة دينية».

لقد ظهر في الثقافة الغربية في توصيف ظواهر دينية مسيحية ظهرت أول ما ظهر فى الولايات المحتدة الأميركية فى مطلع

القرن العشرين بعد أن تمكنت مجموعة من

وتمكن متابعة هذا المصطلح:

الفترة ما بين 1910-1915 بعنوان «أصول-شهادة-على الحقيقة» انتشرت في وقت وجيز بين المسيحيين الأميركيين. ويؤيد هذا التأويل للحدث توصيف ريتشارد هرير دكميجان أستاذ العلوم السياسية في جامعة نيويورك «فيرجع أصل الأصولية إلى فرقة من البروتستانت التى تؤمن بالعصمة الحرفية لكل كلمة في الكتاب المقدس ويدّعى أفرادها التلقى المباشر عن الله، بالإضافة إلى معاداتهم

البروتستانت من طبع اثنى عشر مجلداً

العنف والقوة لغرض فرض معتقداتهم» (ريتشارد هرير دكميجان، الأصولية في العالم العربي- ترجمة وتعليق عبدالوارث سعيد). وبهذا ارتبط المفهوم بضبط تلك المظاهر السلوكية ثقافيا ودينيا ضمن حدود المجتمع الأميركي.

وهناك ما يؤكد أن مصطلح الأصولية كمفهوم لم يبرز كمصطلح في المعاجم والموسوعات الغربية إلا حديثاً، فهو لم يظهر في معجم روبير الكبير سنة 1966، ولم يظهر في الموسوعة العالمية في سنة للتفكير العلمى وميولهم إلى استخدام 1968، سوى ما ورد في قاموس لاروس

الصغير سنة 1966، وبكيفية عامة حيث يقول «إن الأصولية هي موقف أولئك الذين يرفضون تكيف عقيدة مع الظروف الجديدة». والفيلسوف الفرنسى روجيه غارودی هو من أرَّخ لهذا المصطلح وتاریخ ظهوره في المعاجم اللغوية في فرنسا، وبيَّن أنَّ أول ظهور لهذا المصطلح كان في معجم «لاروس الصغير» سنة 1966، وكان معناه عامًّا غير محدد ولا دقيق، وكان يُرمز به إلى «مواقفَ عامة لمجموعة الكاثوليك الذين دأبوا على التَّمَسُّك بالماضى، ورفْضِ كل جديد، وعدم القدرة على تكييف عقيدتهم مع ظروف الحياة وتطوراتها الجديدة في فرنسا»، وبعد ذلك بثلاث سنوات ظهرت الكلمةُ في معجم «لاروس الجيب» سنة 1969، وقصد بها الكاثوليك وحدهم، وخاصة الذين كانوا يتميزون بالاستعداد الفكرى لرفض التكيف مع ظروف الحياة الحديثة.

لعل هذا الانتقال بين الثقافتين الأميركية والفرنسية يشير إلى أنه مفهوم حديث اعتمد من أجل توصيف المظاهر الثقافية والدينية التى تتسم بإعراض وسلوكيات متقاربة وهو ما جعل المفهوم ينمو في الثقافة الغربية إذ أنه وفي سنة 1984 ظهر «المعجم الكبير» في اثنى عشر جزءًا «لاروس»، وقد أخذ المصطلح يتحدد معناه بشيء من الدقة والضبط والوضوح، فهو يعنى داخل الحركة الدينية «موقف الجمود والتصلب، والمعارضة والرفض لكل جديد ولكل تطور»، وكل الأمثلة التي ذكرها «لاروس» فى معجمه توضيحًا لمفهوم مصطلح الأصولية كانت مأخوذة من مواقف الكاثوليك في فرنسا والتي جسدت حركة الكفاح في ظل بيوس العاشر بفرنسا ما بین سنتی 1903 و1914، وفی عصر الحداثة شهد المصطلح تطورًا كبيرًا خاصة بعد مؤتمر الفاتيكان الثانى، ثم انتقل المصطلح من مجال الدراسات الدينية الكاثوليكية إلى مجال السياسة والاجتماع، حيث أريد به «المذهب المحافظ والمتصلب

فى موضوع المعتقد السياسى». وكان جاك ديبور يطلقه على «جماعة الكاثوليك الذين يرفضون كلُّ تطور وجديد ويعلنون تمسكهم بالتراث».

إن المفهوم يبقى محاولة من قبل الباحثين فى توصيف ظاهرت غربية دينية أو راديكالية تتسم بالشمولية كانت فى البداية تجتهد في توصيف الحركات الدينية المسيحية فى الغرب سواء كانت من الكاثوليك أو البروتستانت. والعلامة الدالة



الأصولى المتشدد بمارس حياته اليومية وفقًا لنظرة تاريخية قديمة مرتبطة بالماضى، إلا أنه يستخدم بعض وسائل الحداثة مثل الوسائل الحديثة في النقل والعلاج والبناء، بيد أنه عندما تتحدث معه عن الأسس الحديثة لنظربات الحباة السباسة والاقتصادية والاحتماعية والنفسة فانه يرفضها بشدة، لأنها تتعارض مع فهمه للحياة من خلال موروث سلفى لا يصلح



على أنهما ينطبق عليهما مفهوم الأصولية هو لوازم الأصولية من رفض للتطور ومحاربة للعلم وعدم التكيف مع ظروف الحياة المعاصرة، طبعا الحياة المعاصرة كما تراها المنظومة العلمانية التى تتخذ من الحداثة الصلبة معيارا لها في توصيف

خصومها الذين تراهم لا يتوافقون من موجهاتها في الرؤية والمنهج ولعل هذا ما وصفه هابرماس بمجتمع مابعد العلمانية؛ لكن هذا الوصف العلمانوي يرى أن تلك المظاهر الدينية المسيحية تتسم بكونها التشبث بالماضى التراثى والمطالبة بالعودة إليه كمرجع أساس فى مواجهة الحداثة المعاصرة. وهذا يعاكس مفهوم القطيعة والنسبية التى ترفضه الحداثة. وتصفه بأنه يحمل خطابا إقصائيا يرفض الآخر ولايقر ذهنية التسامح والحوار ويستخدم بدلهما القوة والعنف الرمزى. وهناك قراءات أخرى تنتمى إلى نفس المرجعية الحديثة حاولت أن تتوسع في تطبيق الأنموذج الغربى للأصولية فنجد غارودى مثلا يوسع المفهوم فيأخذ أبعادا جديدة في توصيف ونقد أشكال من الأصوليات بقوله «في الغرب ظهرت أمُّ الأصوليات وهي الأصولية الصَّهْيَوْنِيَّة، وتحت عباءتها ظهرت الأصوليةُ الماركسية والأصولية الرأسمالية، ومن باطن هاتين الشرارة الأولى لنشاط هذه

توسع المصطلح إلى خارج الخطاب الدينى إذ حاول غارودى أن يوسع دلالة المفهوم فى الربط بين نشاطات سياسة تتسم بكونها تحتكر الحقيقة وتمارس العنف الثورى من أجل الوصول إلى غاياتها رغم أنها متعارضة دينيا بين البروتستانت واليهود الصهاينة رغم أن خطابهم علمانى؛ إلا أنهم مارسوا تأويلا دينيا بين الماركسية والرأسمالية رغم أنهما خطابان شموليان لكنهما ليسا فرقا دينية (غارودي، الأصولية). بعد أن كان مفهوم الأصولية يطلق على وجه الخصوص على المسيحية البروتستانتية فهى تعنى التركيز على المعنى الحرفى في تفسير الكتاب المقدس ما يقابل التفسير الرمزى الكاثوليكي. واليوم هناك حركات دينية أصولية بروتستانتية تلتزم بحرفية النصوص وتحاول العيش على أسس تعاليم

الأصوليات هي إسقاط الخلافة العثمانية،

بتدبير الأب الروحى للأصولية وهو تيودور

الكتاب المقدس كمقابل للفكر العلماني في الغرب (مايكل أنجلو ياكوبوتشي، أعداء الحوار أسباب اللاتسامح ومظاهره).

الأصولية تعتمد معايير تصنيف للآخر بوصفه مختلفا عنها ولهذا تنتهج معه سلوكا إقصائيا، وهذا السلوك ألحق تشوهات من خلال أنواع البتر التي ألحقها هذا التراث الأرثوذكسى بنفسه من جراء حذفه وتصفيته لكل المدارس والمؤلفات والشخصيات الفكرية التي عدت «زندقة «

أما عن تلك القواسم المشتركة في تصنيفه الأصولية الدينية فهناك ثلاثة ملامح تُكون الأصولية المتطرفة منها:

هيمنة النزعة المحافظة: «على هذا الأساس نجدها تعارض النزعة التحررية أو الاجتماعية أو التنويرية والحداثية. هكذا فهى تعنى الحفاظ على تقليد 'الأصول' بدون تجدید وبدون تطبیق معاصر، فالأصولى المتشدد يمارس حياته اليومية وفقًا لنظرة تاريخية قديمة مرتبطة بالماضى، إلا أنه يستخدم بعض وسائل الحداثة مثل الوسائل الحديثة في النقل والعلاج والبناء»، بيد أنه عندما تتحدث معه عن الأسس الحديثة لنظريات الحياة السياسية والاقتصادية والاجتماعية والنفسية فإنه يرفضها بشدة، لأنها تتعارض مع فهمه للحياة من خلال موروث سلفى لا يصلح للإنسان المخلوق بحسب صورة الله ومثاله، أي تاج الخليقة.

طغيان الخطاب الديني: التدين يكون بمثابة العنصر المثبت للنزعة المحافظة التقليدية والمادة المتماسكة والقوية لأصول التقليد في الدين التي تُخضع كل ما هو علماني (الدولة، المجتمع، الاقتصاد)، لكل ما هو ديني، وتُخضع الخاص (الحياة الشخصية للفرد) إلى العام (القيم الأخلاقية الدينية «الشرع المقدس»). هكذا الأصولية الدينية المتطرفة تتخذ مواقف متشددة وغير متفهمة للسلوك البشرى، وترفض المرونة الاجتماعية في التعامل مع هذا

السلوك، فهي دائمًا تتصلب في فهمها لكل مجالات الحياة، فالفنون والموسيقى تُعد بالنسبة إلى الأصولية مفسدات، إلا إذا كانت تساعد على نشر رسالة الجماعة الأصولية كما يغلب عليها التشدد وعدم ترجيح العقل المعاصر في أحكامها.

الخطاب العنيف والمختلف: هذا السلوك العنيف يعد بالمقارنة مع الملامح المشتركة السابقة العنصر الأكثر إثارة للأصولية المتطرفة، فاستخدام العنف باسم النزعة



الأصولية الدشة المتطرفة تتخذ مواقف متشددة وغبر متفومة للسلوك الىشرى، وترفض المرونة الاجتماعية فى التعامل مع هذا السلوك، فهي دائمًا تتصلب فى فهمها لكل مجالات الحياة، فالفنون والموسيقى تُعد بالنسبة إلى الأصولية مفسدات، الا اذا كانت تساعد على نشر رسالة الجماعة الأصولية كما يغلب عليها التشدد وعدم ترجيح العقل المعاصر فى أحكامها



المحافظة فى خدمة كل ما هو مقدس هو ما يلخص الحركة الأصولية، ويكون استعمال السلاح وسفك الدماء والقتل الجماعى، وبتر الأعضاء عقابا وطردا

#### تصنيف الأصولية الدينية

شموليّة توسعيّة.

فضلاً عن تلك العناصر هناك من الباحثين من يضع تصنيفا للأصولية الدينية بذكره ثلاثة عناصر مشتركة تطبع الأصولية وهى الشمولية والنصوصية والانحياز المطلق. أما «الشمولية» فهي مفهوم مأخوذ عن الكاثوليكية ويعنى أن جميع الأسئلة التى تفرضها الحياة الخاصة والعامة تجيب عنها تعاليم الدين أو الأيديولوجيا. وأما «النصوصية فتعنى أن النصوص المقدسة تؤخذ حرفيا من دون الدخول في تأويل أو

وعزلا للأقليات من حيث التمييزات القبلية

والتطهير العرقى والإرهاب، وكل هذا

يندرج في بنود الأجندة اليومية للأصوليين

في كل العالم وفي كل عصر. وهي مظاهر

أصولية متنوعة الأديان إذ «على طوال

عقد الثمانينات من القرن العشرين، قلما

شهد العالم أزمة سياسية ذات شأن في

أحد أرجاء العالم لا تقف وراءها يد الدين

غير المتوارية تماما. ففى الشرق الأوسط،

تصادمت كل الأديان والحركات الأصولية

في هذه المنطقة -يهودية كانت أم مسيحية

أم مسلمة- على خلفية صراعات قديمة

حول السلطة في إطار حروب أهلية وغير

أهلية» (خوسيه كازانوفا، الأديان العامة في

الانسحاب والانفصال عن الثقافة

المعاصرة والعلاقات الاجتماعيّة والترويج

لأيديولوجيا على أنها واحدة وسامية

تفسير شامل يمكن من خلاله تفسير جميع

الظواهر ومعالجتها وذلك بعدم الاقتصار

في النظام الجديد على السعى نحو تحويل

النظام السياسى والاجتماعى فحسب،

بل صميم فكر الفرد أيضاً، ورفع الحقوق

الجماعيّة على حساب الحقوق الفرديّة،

وتصنيف الحقوق حسب الولاء للنظام

الاعتقادى، وخفض الحقوق الكونيّة وقمع

التنوع ومعارضة الديمقراطية والتعددية

والفكر المتحرّر بشدّة والدعوة لإقامة دولة

العالم الحديث).



تفسير بما يعنيه من استكشاف ملابسات أو طرح تساؤلات وغير ذلك. وأما السمة الثالثة فهى «الانحياز» ويعنى الرفض المطلق لأى مساءلة لتلك المبادئ التى يعتقدها الأصولى، ورفض كل ما عداها.

وقد أخذ المصطلح يصف مظاهر متنوعة عالمية أو ما يعرف بوصفها «الأصولية الدينية (بجميع طوائفها الهندوسية والإسلامية واليهودية والمسيحية والبوذية) ويبشّر الأصوليون وكل مَنْ يلتزم بتعاليمهم بالنجاة، ولا مجال في عالمهم لإثارة تساؤلات تنم عن حالة من الحيرة والقلق، أما مَنْ لا يتبع التعاليم، فيستحق العذاب».(جورج عوض إبراهيم، الأصولية الدينية المتطرفة).

وفى الفترة الأخيرة يحاول الغرب تطبيق مفهوم الأصولية على الخطاب الإسلامي المعاصر بوصفه خطابا أصوليا ينطبق عليه ما ينطبق على غيره ضمن سياسة الحرب على الإرهاب.

#### القراءات العربية المتأثرة بالفهم الغربى للأصولية

محاولة تطبيق الفهم الغربى على التراث الإسلامي نجده في القراءات العربية المعاصرة التي ترى أن «هاجس الأئمة المجتهدين منصب على تأسيس حجية القرآن ثم السنة النبوية وسنة الأئمة عند الشيعة والإجماع والقياس. (محمد أركون، الفكر الأصولى واستحالة التأصيل). وقد ظهر مجموعة من المؤلفين تركوا وراءهم كتبا لعبت تأثيرا حاسما على العملية التاريخية البطيئة لتشكيل الأرثوذكسيات المتنافسة عقائديا وسياسيا.

وفى القواميس العربية المعاصرة التى يبدو أنها تخلط بين المعنى التراثى والمعنى الغربى المعاصر تعريف ومعنى أصولية في قاموس المعجم الوسيط للغة العربية المعاصر. ففى قاموس عربى عربى كلمة «أصولية» تدل عادة على أنماط معينة من المحافظة الدينية سواء أكانت إسلامية أو

مسيحية. وتتبع الأصولية الإنجيل أو القرآن المسيحيون على سبيل المثال إلى تعليم ما يسمّونه علم الخلق في المدارس وهو خلق الكون كما ورد في الإنجيل وبالضبط وتاريخية لا جدال فيها. ويتهم النقاد المسيحية وقيمها الأخلاقية.

«أصوليَّة، أصوليَّة، اسم مؤنَّث منسوب إلى أصول، على غير قياس، جماعة أصوليَّة. مصدر صناعي من أصول، الأصوليّة، التمسُّك بكلّ اتِّجاه فكرىَ أو دينىَ قديم. موقف فريق من المؤمنين يتشبثون بالأصول والتقليد، أصولية مسيحية، أصولية إسلامية».

#### الأصولية في اللغة والفكر العربي

نجد أن الفهم العربي المعاصر أخذ بالجمع بين الدلالة التراثية والدلالة الغربية، وهو جمع على مستوى اللغة تلفيقى يحاول إخضاع اللفظ إلى الدلالة الوافدة، إذ نجد أن اللغة العربية تؤصل معنى الأصولية من «الأصل»، وهو ما يبتنى عليه غيره، والأصول: جمع أصل، وهو في اللغة: عبارة عما يفتقر إليه غيره، وفي الشرع: عبارة عمّا يبنى عليه غيره، ولا يبنى هو على غيره، والأصل: ما يثبت حكمه بنفسه، ويبنى عليه غيره. أصول الفقه: هو العلم بالقواعد التي وعلى هذا الأساس يؤصل أركون الأصولية يتوصل بها إلى الفقه، والمراد من الأصول فى قولهم «هكذا فى رواية الأصول». (الجرجاني، على بن محمد السيد الرقى معاصرة تمثل قراءة أيديولوجية للنص معجم التعريفات) لكن أيضا معنى الأصولية أنها اسم مؤنَّث منسوب إلى أصول، على غير قياس، مما يجعل الجماعة أصولية. والحركات السلفية والتكفيرية. مصدر صناعى من أصول الأصولية التمسُّك

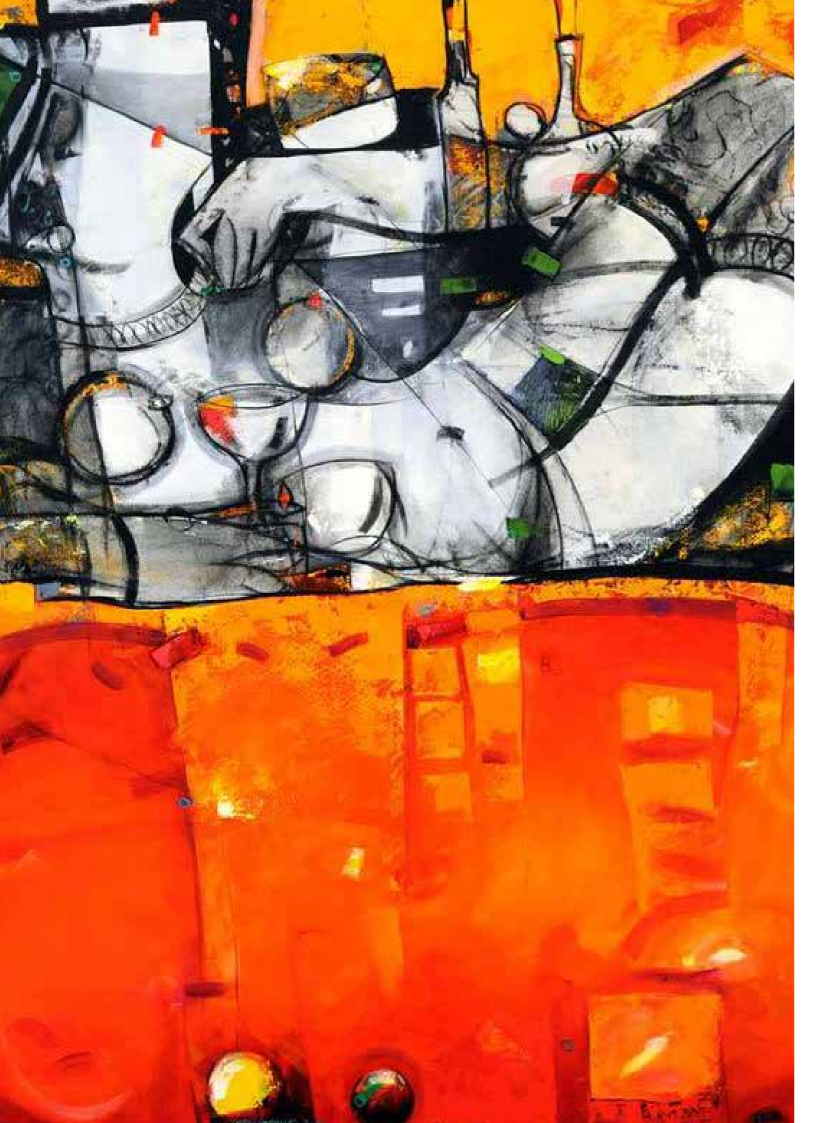
بكلّ اتِّجاه فكرىَ أو دينىَ قديم كما جاء حرفيا وتدعو إلى اتباع تعاليمهما وقيمهما في معجم اللغة العربية المعاصر (المحيط في الحياة الاجتماعية والسياسية بما في في اللغة،233/3 هكذا تبدو هذه الدلالة ذلك الحياة الشخصية. فيدعو الأصوليون المعجمية، ثم انعكست الدلالة الوافدة، فتلك المرجعية في تعريف الأصولية الدينية -كما تُعرِّفها الموسوعة العالمية التي صدرت بأجزائها الخمسة بين عامى 1991-في سفر التكوين على أنه حقيقة علمية 1995 وحملت عنوان «المشروع الأصولي»-هي كل أيديولوجيا تدعو إلى تسييس الدين الأصوليين بعدم التسامح وتحريم كل وإقامة نظام سياسى مبنى على تعاليم شيء فيرد الأصوليون أنّ لا مسعى لهم الهية. وفي حين أن الأصوليات الدينية غير سوى العودة ببلدانهم إلى أصول الحضارة الإسلامية تطالب بإقامة أنظمة حكم دينية في بلدانها فقط، فإن الأصولية الإسلامية وأيضا نجد في المعجم العربي عامة تسعى إلى بناء نظام سياسي إسلامي في جميع أنحاء الأرض كبديل للنظام العالمي Martin Marty & Scott Appleby (Ed)، الغربي ,(The Fundamentalism Project

توظيفات الأصولية بالقول: استعمال هذا المفهوم في توصيف الحركات الإسلامية يجب أن يراعى تلك المعاير في الفكر الأصولى إذا استخدمنا هذا المصطلح للمسلمين، وهذا الفهم حديث ظهر في الغرب فهناك أصوليات علمانية وأخرى دينية سواء كانت مسيحية أم يهودية ومن ثم أخذت تطلق هذه الكلمة على الحركات المتشابه في الرؤية والسلوك عالميا ومنها الأصولية الإسلامية وغيرها. لكن هناك نقاط متشابهة بين الأصوليات بشكل عام والدينية بشكل خاص منها أنها تعتمد نقاطا مشتركة بمثابة روابط فكرية تقود إلى سلوك محدد تجاه من هو داخلها أو من هو خارجها (محمد أركون، الفكر الإسلامى قراءة علمية).

ويقدم لنا الفكر العربى المعاصر أحد

كقراءة تيولوجية تراثية فيضع أصوليات سنية وشيعية وخارجية. وهناك أصوليات متمثلة بالحركات المتشددة في الحراك السياسى الإسلامى مثل الإخوان المسلمين

كاتب وأكاديمي من العراق



# الوطنية المكلومة

# لعبة التصحيف بوصفها رأسمالا رمزيا

## إسماعيل نورى الربيعى

«أن تمارس فعل الكلام فأنت تقاتل» (ليوتار).

فى المسعى نحو الكشف عن التفاعل الدلالى للأنظمة الحاكمة للعلامات داخل أيّ مجتمع تتبدى أهمية الوقوف العميق عند المضمر النسقى الكامن فيها والعمل على تفكيك عرى العلاقات التى تمسك بزمامها الموجهات والأطر الراسخة والمعانى الثابتة والقناعات المترسبة في الأعماق، تلك التي تتطلع عادة نحو نبذ أيّ فعالية للحراك والتفاعل والنقد.

> اۃ ورض الشائع والبدیهی نفسه على الواقع حتى ترسّخ وأضحت ترسباته الطبقية موغلة في العمق تعصى على الحفر أو تلمّس المعنى فيها، فهي حاضرة وجاهزة (هكذا وجدنا آباءنا...). تلك تبعث على السأم والمرارة والكآبة. التى أصبحت تابوهات محرّمة غير قابلة للمساس وهى الحاجز والحجاب الثقيل الذي راح يغطّى بثقله على منافذ النور أو كوّة الضوء الشحيح مهما صغر، تحت ف»الناس في السر غير الناس في العلن» دعوى الحفاظ على السلام الاجتماعي باعتبار ما توفره من سياقات وبيئة تحكمها الناظمة لها.

#### فوضى العلامات

القراءة الثقافية للواقع العراقى الراهن تحيلنا نحو الوقوف عند ظاهرة «تقاطع العلامات» وليس «أنظمة العلامات»، فالأوضاع التراجيدية التى تحيط به تجعل منه يعيش تحت وطأة التداخل والتشظى والتقاطع والتحلل والانحدار. إنه الواقع الذي يحيل إلى تبنى شعار «(إلى الوراء دُر» بکل ما فیه من تدهور وتدنّ، ومن دون

حتى استكانت الناس إلى تداول «لقد تبقى دالة الانقطاع في التواصل هي المتسيدة على المجمل من الفعاليات، كما يقول الرصافى. وليت الأمر يقف عند حدّ يمكن تلمّسه أو الوقوف عنده، بل إن الأوامرا؟».

العلاقات التي اتفق عليها الجميع، وصار الأوضاع العامة صارت تدل على إنتاج هذا لزاما عليهم الخضوع لها والتماهي مع المركب المتداخل من المعاني والدلالات فضاء اللعب متطلباتها وإجراءاتها وشفراتها والأكواد المقطوعة تلك التى تترهّل عندها اللغة والخطاب والرؤى والتصورات. إنها «ولاية بطيخ» تلك التى يعسر فيها تمييز العلاقات الداخلية فيها، وهو الغموض الذى ما برح ينتج المزيد من الدلالات المفجعة حيث التداعى التراجيدى لصورة الدولة تلك التى ما انفكت تحضر بعدتها الأيديولوجية. لكنه الحضور الهزيل الضعيف البئيس،

فالمواطن لم يجد من هذا الحشد الهائل

من السيطرات الأمنية سوى الخروقات

الأمنية التى تمارسها القوى الإرهابية

بحق المواطنين، لا النخبة الحاكمة. ومن

شائبة تعلوه، تراجع مربع مهول مخيف لم يعد يجدى فيه القول واللغة والكلام، أسمعت....» وبإفراط ممل وغزارة مربعة «جهاز الأمن»، فإذا كان السابق قمعيا فإن في ظل التحولات التي يعيشها العراق ما يقوم على «المشهدية والعرض». وإذا ما

هنا تتبدى أحوال العبث في المكونات الثقافية للصور التى اختزنتها الذاكرة الوطنية والذهنية العامة، حول صورة اللاحق لا يظهر بوصفه جهازا أمنيا، بقدر وقدرة للبعد والنأى عن المواطنين، حتى لم يعد يستبان من الجهاز المؤسسى العراقى، عبّر المواطن عن تبرّمه وضيقه من الإفراط والمبالغة واللاجدوى من هذا الكمّ من الذى تمت الإطاحة بثمانين سنة من عمره وتاریخه وتقالیده، سوی انعدام التقالید السيطرات سرعان ما تأتيه الإجابة الجاهزة الإدارية والارتجال الذى يضرب بأطنابه من القائمين على تلك السيطرات، بـ»إنها والحضور المخجل والمسف للمحاصصة والطائفية والنهاية المأساوية لمفهوم

مشهد يقوم على العلاقة التواصلية بين «جهاز الأمن» و»الحكومة» فيما يتم استبعاد جمهور المواطنين من اللعبة برمتها، فما عليه سوى الصبر والسلوان والقبول بالأمر الواقع، وعليه أن يتوجّه بالدعاء الحار العميق الصادق أن ينتهى الإرهاب ويلفظ أنفاسه «فالإرهاب لا دين له»، كما يقول الشعار الذي تتبناه الجهات الحكومية. ولا تختلف تفاصيل المشهد حول العلاقة القائمة بين الجهاز المؤسسى والإداري ذلك الذي راح يعمّق مدى تواصله مع الحومة، ويسعى بكل ما أوتى من قوة



الاعتقاد الراسخ الصميم. لم يعد رجل الأمن قادرا على إنجاز معنى الأمن المفترض، بل وثنية والنائب ناهب والنائبة ناهبة تحوّل إلى مجرّد صانع علامات. ولا تختلف أحوال الموظف عن تمثل أوضاع اللعب بالمعانى، والتطلع نحو اغتنام الفرصة للكسب السريع اللامشروع. في ظل الفرص الشحيحة للمواطن والحصار

المصلحة العامة تلك التي بات تمثُّلُها يقوم

على أنها نكتة سمجة غير قابلة للاحتمال

والحضور المخل للولاء الجديد القائم على

إيلاء صاحب الفضل «الممسك بتلابيب القرار» آيات الولاء والعرفان دون الالتفات

ولو للحظة إلى المسؤولية تلك التى قيل

عنها ذات يوم بأنها «تكليف لا تشريف».

راح المواطن العراقى يعيش خيبة الأمل

المضاعفة حول عدة الدولة وأجهزتها،

الأمن المخترق والمؤسسة الحكومية التى

يتناهبها الفساد، حتى أن الواقع العراقى

بات ينتج المزيد من معانى الخداع، ذلك

الذى ينطوى على فعالية المشاهدة وليس

المادي والرمزي الذي يحيط به يكون التوجه نحو تفعيل مدار إنتاج المعانى، تلك التى تقوم على أحوال الكوميديا السوداء حيث التهكم والسخرية والهجاء المحمل بالمرارة والسوداوية الحالكة. إنها الأوضاع الحرجة تلك التى تحرك الأنساق الكامنة وتستدعى حيل الثقافة في إمرار شفراتها وعلاماتها. إنه التطلع نحو الكشف والتوجه نحو نزع الأقنعة من خلال بوابة لعبة التصحيف، ليصار إلى التحوير والتعديل والقلب في الألفاظ، فيما يكون التوجه نحو العراقي. تحميل المفردات الرفيعة السامية المزيد من الهجائية السخينة. وهكذا يتم تصحيف

توجه الناس للبحث في ماوراء العلامة، حيث المسعى نحو الوقوف على المعانى المعلنة والمخبوءة في محاولة نحو تلمس المعنى. في كل هذا الثقل من اللاجدوي والتداخل والزيف والخداع والفساد والفوضى يقف العراقى اليوم واجما قانتا

الديمقراطية إلى دمقراطية والوطنية

والسياسة نجاسة والمنجزات مقاولات

مهموما، يسترجع السؤال الأثير الذي تعلمه فى القراءة الخلدونية «إلى متى يبقى البعير على التل؟» ذلك الذي جاء عفويا، فيما عمد العراقى إلى شحنه بالمزيد من التأويلات، وتحميله بما لا يطيق من التفسيرات والمعانى. لكنها الأقدار والحظ والبخت والقسمة والنصيب، ولك الله أيها

كاتب من العراق

# آساطير دعاة المظلومية

#### باسم فـرات

إن عدم خلوّ سردية ما من المظلومية والإظهار بمظهر الضحية مع نفخ أسطوري في شخصيات معينة فضلاً عن الغمز واللمز فى الآخر؛ بل وأحيانًا شيطنته؛ أمر واقعى لا يمكن نكرانه، وهذا ديدن بناة السرديات. ولو تأملنا ما تعلمناه عن العرب من خصال الشجاعة والكرم والشهامة وإلى آخر سلسلة التمجيد، وأخضعناها للفحص العلمى فسنكتشف أن عددًا كبيرًا من العرب يتصفون بعكس هذه الخصال.

> السرديات في الغالب الأعم وتُبنى على أوهام وأحلام وتخيلات، وما يتمناه صانعوها وليس وفقًا لما حدث وما هو قائم وواقعی، فکیف يمتاز العرب بالشجاعة والفروسية والكرم ویکادون یکونون کلهم شعراء، والتاریخ لم يذكر لنا سوى فرسان وكرماء يمكن عَدَّهم الإسلام فقط لا غير؟

قوميات، إثنيات ومناطق- في الغالب لا تمت للواقع بصلة، بل تُناقضه، فهم تاریخیة فی مدن وبلدات یکاد یکون جمیع منجزها الكتابى-التدوينى حتى بدايات القرن العشرين بغير لغتهم أو دينهم أو مذهبهم، بل أحيانًا حتى منتصف القرن العشرين. وهذه المدن والبلدات لها تاريخ تدوینی (منجز ثقافی ضخم) عریق، تکاد تكون مشاركتهم فيه معدومة؛ فلا شعراء ولا أدباء ولا مؤلفين بلغة أو عقيدة دعاة مدى القرون الأخيرة. المظلومية، سبقت القرن العشرين.

المدينة ولا يفكر بأن أغلبية سكان تلك والتركمان والفرس هم التركيبة السكانية أن ينسب مدينة مثل بغداد له، أو يزعم

لا يهمّ دعاة المظلومية أن يقوموا بتشريد شعب والاستيلاء على أرضه، لمجرد أنهم بحاجة لأرض يتحكمون بها، أو تراهم يشنون حربًا كلامية على مَن يؤمن بسهولةٍ، ومئة وعشرين شاعرًا سبقوا بالتعايش والتنوع. والعراق مثلاً لا تشير دلالته إلى عنصر أو عرق أو إثنية أو والموضوعية؛ عن عشرات الآلاف من إن دعاة المظلومية -أتباع ديانات، مذاهب، قومية أو ديانة أو مذهب، بل تشير إلى أرض جغرافية معلومة عبر اتفاق تاريخى الأعم تتضمن سردياتهم روحًا أسطورية على حدوده واتفاق دولى ثَبَّتَ حدوده السياسية بدقة، وعلى الرغم من كل هذا يشيطنون الآخر، وينزَّهون أنفسهم عن نجد دعاة المظلومية يرفضونه، وإن قبلوه أيّ سلبية، ويتحدثون عن أمجاد وحقوق فيجب أن يكون على مقاسهم وليس على مقاس العراقيين قاطبة.

> خطاب المظلومية تبريرى وبكائى مخضَّب بالشكوى والدموع، وكأنه في محكمة وكلّ همه أن يوقع خصمه في موقع الدفاع وتبرئة النفس؛ ولا علاقة له بحقائق التاريخ والجغرافية وهيمنة المنجز الثقافى والاجتماعى الذى منح المدن هويتها على

دعاة المظلومية خطابهم ومطالباتهم خارج مجتمع تدويني، وسكان مدنه وقراه الكبيرة العقل، وعليه نرى مَن يطالب بضمّ مدينة والريف المحاذى للمدن والبلدات؛ لهم تاريخ له لمجرد أن مرقدًا مقدمًا لديه في تلك واضح مع التدوين، فالسريان والعرب

المدينة ينتمون لمذهب أو دين مختلف؛ والقومى يطالب بمدينة فقط لأنه يراها تقع ضمن أمنه القومى أو الاقتصادى.

اللغة العربية ثانيًا من الناحية التاريخية والأولى من حيث المنجز، وهى التي غطت على المشهد تقريبًا، إذ يمكننا الحديث؛ بما لا يتعارض مع العلمية الشعراء والأدباء والمؤلفين بهذه اللغة في العراق قبل القرن العشرين.

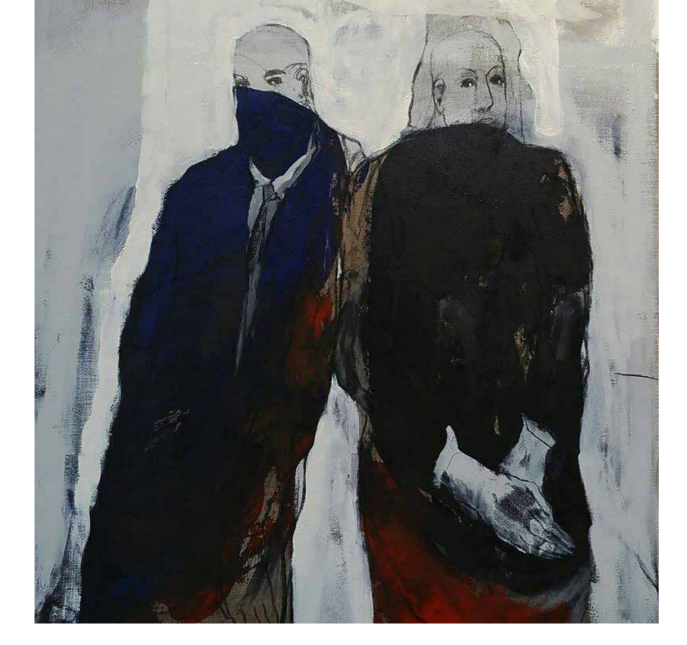
أما اللغتان التركية والفارسية فقد فرضتا حضورهما بسبب الهيمنة السياسية والعسكرية والجوار، ولأن العراق مركز دينىّ كبير للمسلمين عبر وجود مراقد كبار الأئمة في أرضه.

والمعرفة والإبداع، هو ناقد جيد ومفكك لكل السرديات الأخرى بينما يتلقى سرديته باطمئنان تام، ويُكفِّر مَن يحللها ويفكِّكها ويعترض على غُلوّ بعض طروحاتها، فمهما جازفت بالإلغاء والإقصاء للآخر والاستحواذ على منجزه وشيطنته ونسب إحدى أكثر حقائق الواقع العراقى أنه معظم الحضارات والإنجازات لها؛ نجد ابن سردية المظلومية يُقدّم استقالة تامة لعقله حين يتعلق الحديث عن سرديته.

الغالبة عليه، وهؤلاء ينتمون للغات لها تاريخ تدوينى، أعرقها اللغة السريانية والتى حين حدث الفتح الإسلامي كان في العراق ثلاثة آلاف مخطوطة لم تُمسّ بسوء.

ابن سردية المظلومية مهما بلغ من العلم

ليس مستغربًا من ابن سردية المظلومية



يمكن أن تُنسب لمجموعة سكانية ليس

القرن العشرين.

أنه يشكل نسبة كبيرة من سكانها، موحيًا بغداد. وعمومًا فلا وجود لمدينة عراقية بحقه فيها، ليس بوصفه مواطنًا عراقيًا وإنما مواطن سرديته، أو هُويته الضيقة، لديها فيها شعراء وأدباء ومؤلفون سبقوا فهم فقط سكان العمق العراقى. ولا فرق إن كان ابن لغة شفاهية أو كتابية. وما ينطبق على بغداد ينطبق على كل العراق بلد الكتابة والتدوين، وبكل بساطة؛ مدينة وبلدة عراقية سوى أن عدد الشعراء فإن الشفاهيين وحديثى التدوين لا وجود والأدباء يقل كثيرًا عما عليه الحال في لهم في العمق العراقي، أما التدوينيون

(الذين لهم مئات المؤرخين والباحثين والأدباء والشعراء قبل القرن التاسع عشر)

كاتب من العراق



# ثقافة الإبداع فى مواجهة ثقافة التسلط وقمع الخيال

## شاكر عبدالحميد

في كتابه «دراسة التاريخ»، الذي يقع في اثنى عشر مجلدًا، أرجع المؤرخ البريطاني المعاصر أرنولد توينبي (-1975 1889) أسباب انهيار الحضارات إلى عاملين، هما: هيمنة العقلية الآلية النمطية التى تقوم على أساس التكرار والمحاكاة، ثم إلى جمود المؤسسات السياسية والاجتماعية والتربوية وتصلبها وتسلطها. ثم أنه أكد أن الإبداع هو أساس نهوض الحضارات وازدهارها، وغيابه علة انهيارها. وأضاف إلى ذلك أيضًا قوله إن التحديات التي تواجهها الحضارات لا بد لها من استجابات إبداعية تقوم بها أقلية، أو أكثر، داخل المجتمع.

> الارحال في أبسط تعريفاته هو خلق على غير مثال، وهذا هو المعنى اللغوى والتراثى له، لكنه أيضًا إنتاج جدید ومفید، کما فی تعریفنا له، وفی الحالتين: الإبداع حركة ضد التكرار، نحو الموت، وضد الحياة. والإبداع تمرد على الوضع الراهن، تجاوز لما ران واستكان وسكن وتجمد وتصلب، اجتراح للعجائبي، وتشوف إلى الحلم والمستحيل، تدفق على الركود والركون إلى كل ما هو ثابت وساكن وآسن ومتكرر. هناك تعريفات أخرى كثيرة للإبداع، ونظريات حوله، لكن الحيز المتاح لنا هنا لا يسمح بالاستطراد أكثر من ذلك في هذه التعريفات.

#### البنية التسلطية

تبين من دراسات نفسية واجتماعية كثيرة أن هناك عددا من الخصائص المميزة للاتجاه التسلطى والشخصية التسلطية منها أن سمة التسلط سمة قد تتعلق بشخصية فردية متسلطة أو بجماعة أو بمجتمع بأسره، وكذلك أن هناك بنية

مميزة للتسلطية بشكل عام، لها عدد من الخصائص، وتتفق هذه الخصائص، في كثير منها، مع تلك الخصائص المميزة للتطرف وأهمها ما يلى: التقليدية (التمسك بالجامد والقديم وقيم الماضى والعائلة والتكرار حركة موجهة نحو الثبات؛ ومن ثم ومقاومة الجديد. والخضوع للسلطة الأعلى منها (السمع والطاعة). والعدوان التسلطى (على من ينتهك قيم الجماعة ومعاييرها وأهدافها). والتفكير الخرافى المتصلب النمطى الجاهز وغير الإبداعي. ومعارضة للانفعال وتألق للخيال، قلب الإبداع ثورة التأمل والتفرد والخيال والمرونة والإبداع. والميل إلى العنف والعدوان تجاه المغايرين والمختلفين معهم. وكذلك النزعة التدميرية والسخرية (إهانة الآخرين الآن عن طريق النت وبرامج التلفزيون) والسخرية فيها نوع زائف من التحقير للآخرين وشعور زائف بالتفوق لدى هذه الجماعات أيضًا. والإسقاط والإنكار: ويظهر ذلك في إسقاطهم لعيوبهم على الآخرين، وإنكارهم بدلا من التركيز على الاختلاف والتفرد أيضًا وجود عيوب وسقطات وأخطاء لهم؛ وكذلك تلك الشكلية والمظهرية فالبعض يعتقد أنه لمجرد أنه ارتدى زيًا معينًا یستطیع أن یتحدث فی کل شیء ویوجه الناس ويكون عليهم السمع والطاعة

له أيضا. والاهتمام بالأمور والتعبيرات الجنسية. والميل إلى الإغلاق المعرفي في مقابل الانفتاح المعرفى (رفض الجديد والاحتمالي والنسبي) والانغلاق الاجتماعي (الأهل والعشيرة) في مقابل الانفتاح الاجتماعي (البشر كافة). والأحادية في النظر إلى الأمور والظواهر في مقابل تعدد الرؤى ووجهات النظر. والميل إلى القطعية والحسم بدلا من القول: «ربما»، و»أظن»، و»يحتمل» وغير ذلك من التعبيرات الدالة على التفكير الاحتمالي النسبي الترجيحي؛ وكذلك الاهتمام باللفظى والسمعى فى مقابل البصرى والخيالي، وبالثابت في مقابل المتحول. والتفكير الاجتراري التكراري في مقابل التفكير الحوارى الابتكارى الإبداعي. وأيضا التمركز حول الذات والجماعة، بدلا من التمركز حول الآخر والوطن والإنسان. وأيضا تأكيد التشابه والاتفاق والنمطية، (موضوعات الكلام والأزياء والنظرة للمرأة والمغايرين في الدين والصور النمطية عن ذاتهم وعن الآخرين). والتفضيل لنمط من القيادة الاستبدادية لا الديمقراطية يقوم على أساس القيادة المتصلبة الجامدة



بدلا من القيادة اللينة المتسامحة. واللجوء إلى الضغوط على الآخرين وتهديدهم من أجل القمع والإخماد والكبت لروح التمرد والمعارضة والثورة لديهم. وكذلك الميل إلى المحافظة على الوضع الراهن ما دام في

ويضاف إلى ما سبق أيضا استخدام العلم والتكنولوجيا (النت- التلفزيونات-الموبايلات) لأغراض غريزية بدائية سابقة على الحضارة (السخرية-السباب-التسجيل للآخرين وتهديدهم- تدبير عمليات انتحارية.. إلخ). والانكفاء على الذات، فالمجال الخاص بالسلطة والمصالح، بالنسبة إليهم، مغلق عليهم، مع شعور دائم

الثورات.. إلخ) مما يدفعهم للبحث عن الأمن، غير المهدِّد، الثابت الجامد المغلق بصرف النظر عن ما قد يحدث للآخرين بسبب ذلك الاتجاه. وكذلك الافتقار إلى ما يسمّى بالتركيب المعرفى التكاملى أى النظر إلى أيّ ظاهرة على أنها متعددة الأبعاد تحتوى على الذات والآخر والتاريخ والبشر الذين يختلفون ويأتلفون.. الخ، ومن ثم نجد أن ما يميزهم هنا هو التبسيط المعرفى للمواقف والظواهر والعلاقات وبما يناسب رؤيتهم الضيقة أو المحدودة أو المغلقة؛ فالعالم لديهم ثنائى الطابع والاتجاه فقط (من ليس معی فهو ضدی).

بالتهديد عبر مسارهم التاريخي وهو شعور ويضاف إلى ما سبق أيضا ما يحدث في يتفاقم بذلك خلال الظروف غير المستقرة الأنظمة القمعية والتسلطية من استخدام

من أجل التخويف والترهيب والتعذيب والتدمير وتعذيب الوعى؛ أي من أجل غايات عكس أهدافه الحقيقية. والافتقار أيضا إلى ما يسمى بيقظة الضمير (الخداع والكذب وإثارة الفوضى والغموض والسرية والضغط العدائى والعدواني على الآخرين). وأيضا نسبة الإخلاص والتفانى والدافعية للإنجاز والقوة والانتماء والمثل العليا والتدين الحقيقي إلى أنفسهم ونكرانها على الآخرين. والشعور شبه الفصامى (كلية القدرة وكلية الحضور في العالم). وأخيرا ذلك الميل للنمط المحافظ (في مقابل الراديكالي) في التفكير والشعور والسلوك وكذلك عمليات التفضيل لنوع معين من الفنون (القديم تحديدا) ونوع معين أيضًا من الأدب (الواقعي تحديدا).



#### ثقافة الإبداع فى مواجهة ثقافة الإرهاب

نحن نرى أن التسلط في جوهره نوع من الإرهاب، وإن بمعنى مختلف عن المعنى السائد الآن حول الإرهاب، لكن يمكن القول إن ثقافة الإبداع هي الجديرة أكثر من غيرها بمواجهة ثقافة الإرهاب، فهناك فروق جوهرية بين هاتين الثقافتين، ومنها تمثيلا لا حصرا: أن الإبداع تفكير في نسق مفتوح يهتم بالتعدد والتنوع والكثرة والاختلاف، ووجود أكثر من إجابة للسؤال الواحد، وأكثر من حل للمشكلة الواحدة؛ بينما التسلط تفكير في نسق مغلق يقوم على أساس النمطية والتكرار والتفكير الدائرى المتقبلة الجاهزة والإجابة الواحدة والقطعية، فالعالم مغلق، قد اكتمل، وأين وغيرها. اكتمل؟ هنا، عندنا، عند ما نراه وحوله، وعند كل ما يتعلق بنا، وكذلك يقوم الإبداع بالتركيز على المستقبل، ولا يهمل دور الماضى أو الحاضر، وإنه في الإمكان أبدع مما كان، بينما تهتم ثقافة التسلط بالتركيز على الماضى، وعلى أنه ليس فى الإمكان أبدع مما كان، كما أنها تعارض التأمل والتفرد والخيال ومرونة التفكير. وبينما يشجع الإبداع على التمرد الإيجابي الفعال لصالح المجتمع والإنسان، مع التأكيد على أهمية الخيال والتفكير الاحتمالى النسبى الترجيحى؛ فإن ثقافة التسلط والإرهاب تحقيق السعادة والهدوء والأمل والسكينة تؤكد على السمع والطاعة، والتنفيذ الجامد والخير في الدنيا والآخرة، وهذه كلها للأوامر، كما أنها تمارس العدوان التسلطى جوانب إيجابية وطيبة. وحالة الرضا حالة (العدوان اللفظي والبدني) على كل من يهدد تقوّى جهاز المناعة الفردية والجماعية، على معاييرها أو قيمها أو أهدافها.

والمكاشفة والاعتراف بالأخطاء والتصحيح الذاتى، بينما تقوم ثقافة التسلط على أساس الإسقاط والإنكار وكما سبق أن ذكرنا. ويرتبط الإسقاط والإنكار مع ما يسمى في دراسات الإبداع «بالميل إلى الغلق المعرفى»، ويتجلى ذلك في عدم وتغيير وجهة النظر أو أسلوب التعامل مع رغبة أتباع ثقافة المتسلطين فى تغيير

والعدوان ...إلخ).

كذلك ترى ثقافة الإبداع أن الدين هو الأمن والأمان.

يفتقر المتسلطون كذلك إلى المرونة العقلية، فهم متصلبون يقاومون التغيير أو الاعتراف بالخطأ، في حين أن المرونة الأزمات، عند الضرورة، ومن أجل التكيف أفكارهم ومعتقداتهم، والرفض لكل ما الأكثر كفاءة مع الواقع والحياة هي إحدى

هو جديد واحتمالي ويختلف عن رؤيتهم الجامدة للعالم.

وهكذا فإن ثقافة التسلط ثقافة منغلقة حول ذاتها وليس ثقافة منفتحة على الآخر؛ بينما الإبداع هو رسالة موجهة إلى الآخر من أجل صالحه، وقد كانت ثقافة الإبداع، وما تزال، هي الدافع الذي أدى إلى تطور الإنسانية، وظهر ذلك عبر الاختراعات العلمية الكثيرة المتتالية التى جعلت الحياة أيسر، والتواصل بين البشر أعمق، هكذا قدم الإبداع العلمي، تمثيلا لا حصرا، الميكروسكوب (1590) والتليسكوب (1609) التصوير الفوتوغرافي (1839)، السينما (1895)، التليفزيون (1926)، الكمبيوتر(1941) الإنترنت (1969) ...

فماذا قدمت ثقافة التسلط والإرهاب ؟ لا شيء، بل إنها، على العكس من ذلك، تستخدم التكنولوجيا والعلم (الإنترنت-الموبايل- التلفزيون... إلخ)، لأغراض بربرية بدائية تعمل ضد الحضارة (التدمير-العمليات الانتحارية والتفجيرات- البرامج التلفزيونية المليئة بالحقد والتشفى

طاقة إيجابية بناءة تساعد على التكيف مع الحياة والتوافق مع الآخرين، وكذلك عكس ثقافة التسلط الإرهاب التى تحاول تقوم ثقافة الإبداع على أساس المصارحة أن تدمر هذه الحالة من المناعة عن طريق إثارة الخوف، وكذلك إشاعة الشعور بعدم

المكونات الأساسية للإبداع. والمرونة في أبسط تعريفاتها هي: قدرة إبداعية تتطلب تغيرا في التفكير والسلوك يناسب التغيرات في الظروف والمواقف، المرونة تعمل ضد الإغلاق والانغلاق، المرونة تسعى نحو الانفتاح، المرونة تجاوز لتنظيم قائم نحو تنظيم جديد، المرونة تغير في مسار التفكير، المرونة هروب من التصلب والاجترار والعود الأبدى والدوائر المغلقة المرونة كسر للنمطى والسائد والمستقر، المرونة قفزة ووثبة عقلية مناسبة وتكيفية في اتجاه إنتاج جديد مفيد، المرونة إدراك للنقض والنقائص، المرونة اندفاع موجه، المرونة بحث عن مسالك جديدة للفكر والفعل، المرونة استبصار وتأمل، ووعى المرونة خروج من أسر القوالب الصامتة المصمتة ووقوف في حضرة الآفاق الجديدة والمتجددة والخصبة التى لا تلبث بدورها أن تصبح قديمة، المرونة ليست مشاركة في حروب اليوم بأسلحة الأمس، بل هي سعى للهروب من أسر الضرورة إلى رحابة الحرية، المرونة تجاوز واجتياز للظروف المعاكسة، وغير المشجعة، وغير المدعمة، المرونة بحث عن البدائل ونظر إلى الموضوع، أو الفكرة، من أكثر من زاوية، المرونة التفاف ودوران، المرونة لا يحدث إبداع بدونها، وفي غيابها تتوفر الفرص كلها لظهور التصلب والتسلط والتطرف

ولیس هناك من حل، فی رأینا، أمام ثقافتنا المتراجعة المتسلطة الراهنة، سوى أن تشيع فيها، وعبر برامجها التربوية والتعليمية والإعلامية والثقافية والسياسية والاقتصادية وغيرها، تلك الثقافة التى قامت على أكتافها الحضارات المزدهرة والمتقدمة والقوية، قديما وحديثا، وهي: ثقافة الإبداع.

کاتب من مصر





# مثقفو القوة

## على حسن الفواز

إذا كانت الثقافة تحتاج إلى القوة، فإن القوة البعيدة عن الثقافة ستكون غاشمة ومستبدة وطاردة. هذه المعادلة باتت تطرح نفسها -اليوم- بوصفها تعبيرا عن وجود أزمة حقيقية في صناعة الاستراتيجيات الثقافية، وفي غياب الشرعنة الأخلاقية للوظيفة الثقافية إزاء صعود كثير من مظاهر العنف الطائفي والإثني والجماعاتي.

> أرأ المظاهر تصطنع لها خطابا ورأيا عاما، مثلما تصطنع لها جمهورا مقصودا، تُصاغ له الرسائل والأفكار المُهيّجة، وبما يجعله أكثر استعدادا للتفاعل والخضوع لولاية الأمر الشرعى... التواصل مع الموجهات العُنفية التي تفترضها القوة العصابية، وتحت يافطات الهويات (القاتلة والمقتولة).

> > صورة «المثقف القوى» قد تكون غير مألوفة وغير واضحة الملامح، لكن أنْ يكون هذا المثقف جزءا من المهيمنات الجماعتية والدينية والأيديولوجية وربما فهذا يعنى تحويل خطابه الثقافى إلى مشجب للأسلحة، وتحويل ممارساته إلى إشهار لفرضية العنف والرقابة والسيطرة، ولإسباغ ما يبرر شرعة القوة بوصفها يقف وراء هذه القوة.

السلطة، فهى تحتكر كلّ شىء، بدءا من نواميس مغايرة ومفارقة لها، يمكنها أنْ تناظر السلطة فى احتكارها لوظائف بوصفه المسلّح، أو بوصفه المحشو بكثير الثقافى من لحظته الإنسانية المسكونة وتجعل الحاكم هو ذاته الإمبراطور العارى

بالحرية، إلى لحظته الأصولية، تلك التي تُلزم بتطبيق أحكامها الظاهرة، وحصر فهم

فمن يُشاهد بعض الفضائيات العربية ومن يقرأ عديد المقالات التي تُنشر في صحفنا صيانية متعددة، وأوهام لها علاقة بثنائية العربية سيجد صورة «مثقفى القوة» أكثر حضورا في التعبير عن أوهام السلطة، وعن فقه السلطة، حدّ أنهم يبدون وكأنّهم أكثر من السلطويين ذاتهم.

هذا الأنموذج يدرك أنّ هذه الوظيفة وسط هذا الإرهاب الثقافى سيكون النقد

في حكايات هانز كريستيان أندرسون. السلطة بوصفها آلية لتطبيق لهذه الأحكام،

مظاهر عنفها واستبدادها وقمعها، والأدهى والمشاركة والقبول بالآخر، لأن هذه الأفكار أن يكون الـ»هؤلاء» كما يسميهم مجيد ستعنى القبول بالزندقة والمروق والخروج طوبيا أكثر شراسة وعنفا في التعبير عن عن الطاعة وولاية الأمر وعن عصاب

مدفوعة الثمن، وأنّ عطايا السلطة أكثر آمانا له من عطايا الضمير، وأنّ ما يناور تكريسا للسلطة والاستبداد والعصاب الذي حوله، أو يدافع عنه لا علاقة له بنظريات الثقافة ولا بمناهجها، ولا حتى بمرجعياتها لقد ظل مفهوم القوة تاريخيا محصورا في الأنثربولوجية والسوسيولوجية، بقدر ما أنّ صورته ستحافظ على بريقها، لأنها الحاكمية وانتهاء بالأفكار، لكن تحرير القوة ستكون جزءا من حائط السلطة ومن «الثقافية» خارج سياقها يعنى اصطناع مهرجانها وأوهامها، وأنّ الحديث عن وأهلية فى التعبير عن مظاهر القوة ذات مثالب هذا النزوع المرضى سيكون خارج السياق، فالسلطة تعوّدت أن تشترى ما القوة والإخضاع والتخويف، وتضخيم هو رثّ، وأنْ تصطنع له مساحات للفرجة صورة المثقف الجماعاتي و«الهوياتي»، واللذة، والإيهام بأنّ صناعة هذا المثقف المُلفِّق لها ما يشابهها في التاريخ، والتي لا من أفكار الغلو والتكفير والكراهية، والتى لل يمكن فصلها عن عقدة السلطة واستبدادها للنوعا من الجحيم أو المنفى أو المقبرة. تعنى إباحة القتل شرعا، وترحيل الخطاب ومنظوماتها الخطابية التي تنافق وتُغالى

مثقف الحاكم أو مثقف الإمبراطور هو ذاته مثقف الجماعة، فكلُّهم يدافعون عن الفكرة التي تخصّ الحاكم والفقيه، والتي تخصّ -أيضا- الزيّ والخطاب والتأويل،

وبما يُعطى لهذا المثقف دورا أكثر بشاعة وتطرفا في الإبانة عن مظاهر قمع المختلف والمعارض، وتعويم أيّ أفكار عن الحوار الأدلجة وعن فقه الحاكم أو الجنرال وأمير الجماعة وصاحب حسبتها.

وظيفة حذرة أو غائبة، وأنّ الأنموذج المتعالى للمثقف سيكون بعيدا، وأن استعمالاته ستكون هي الأخرى محفوفة بالخطر، مقابل أنّ «مثقفيّ القوة» سيكونون أكثر تشبيها بأصحاب الرايات السود، والذين يجدون في المشهد الإعلامي العربى حضورا وتسويقا وتضخيما، المرجعيات والفتاوى «الفقهية» في إباحة التكفير والقتل والإخضاع، لكى يسدّوا الطريق على المختلف، ولكى يطوّعوا الآخرين ويهددوهم بأنّ الطريق إلى المعرفة يبدأ من هنا، لأن الـ»هناك» سيكون

كاتب من العراق



# بلاغة الهشاشة

الأولى، ولدت في 11 فبراير العام 1886. وولدت الثانية في 25 فبراير العام 1968. امرأتان من هشاشة وشفافية وإبداع ومحنة.

باعد بينهما الزمن بقرن ويزيد، وجمعتهما هشاشة الإبداع فدحرجتهما إلى مصحة الأمراض العصبية.

جمعتهما قسوة المجتمع العربي، مجتمع غير رحيم، الذي على مرّ قرن ويزيد ولم يتغير أو إلا قليلا، مجتمع لم يتردد في الإلقاء بهما فى سجن يتستر تحت يافطة «مستشفى الأمراض العصبية».

امرأتان من تبر ونعومة، جمعتهما الشجاعة والشعر والدفاع عن حقوق المرأة دون خوف أو تراجع أمام ثقافة ذكورية مهيمنة وعنيفة ومعادية للفن ولكل أنثى تريد أن تكون سيدة نفسها. الأولى اسمها مى زيادة.

ودارينا الجندى هو اسم الثانية.

توأم على الرغم من الفاصل الزمني الشاسع.

مبدعتان سيقتا إلى محنة متشابهة بعد أن وجدتا نفسيهما في حرقة الكتابة الحرة محاصرتين بفكر بطريركي لا يعشق سوى الحريم والقطيع.

بعد أزيد من قرن تجيء الكاتبة والفنانة دارينا الجندي بفائض من الرهافة والحساسية قابضة على جمر الحياة بيديها وبلسانها وهي تقاوم العطب وجرح الروح لتكتب عن مي زيادة كتابا باللغة الفرنسية تحت عنوان «مى زيادة، سجينة الشرق، الحياة المجهولة لمى زيادة» عن دار غراسى بباريس 2017، والكتاب هو خطاب

كتاب صغير في شكل جرح غائر وكبير، كتاب من 144 صفحة، دون ثرثرة ولا تخمة إنشائية ببكائيات بدموع التماسيح، دموع ملونة، كتبت فيه الفنانة دارينا الجندي هشاشتها هي، أولا، لأنها توأم مى زيادة في هذه الهشاشة والنعومة، نعومة النمرة.

بعد أزيد من قرن، عادت لتبحث عنها، عن توأمها، في الجغرافيا والكتب والآثار أو ما تبقّى منها، من البيت إلى القبر، من الرسائل إلى النصوص الرسمية المنشورة لها أو عنها، لتكتبها وكأنما هي تكتب

حكاية مبدعتين بقصة واحدة أمين الزاوي

Gamaan 1993

يُقرأ هذا الكتاب كسيرة ذاتية، امرأة في مرآة امرأة أخرى تشبهها، الحكاية عن مى زيادة ولكن فى الوقت نفسه هو حكى عن جرح الروح الذاتى الذي تحمله دارينا دون أن تبرأ منه كلية.

تكتب دارينا الجندي عن ملهمة الكثيرين من الكتاب من الرسامين الشعراء والروائيين وهي في ذلك كأنها تعيش هذه الحياة الفجائعية والدرامية التي عاشتها مي زيادة، في فصول مسرحية تختلط فيها شخصية الكاتبة والمكتوب عنها.

تمرّ فصول كتاب دارينا الجندي عن مي زيادة أمام عيون القارئ وكأنه أمام فيلم سينمائى، تلعب فيه دارينا دور البطلة دون ماكياج، صور متلاحقة لحياة متشظية، مى زيادة امرأة مبدعة تجلب الأنظار، تدير كل الأعناق والعيون، جميلة، فاتنة، ذكية، شجاعة، مثقفة، ثرية، تعيش قصة عشق طوباوية مع كاتبها المفضل وهي على بعد آلاف الكيلومترات منه، بينهما القارات والمحيطات، كاتب هو نفسه مُشكّل من سحر ومثالية في مخيال القارئ، إنه جبران خليل جبران، قصة عشق تدوم قرابة العشرين سنة دون أن يلتقى فيها العاشقان، عشق بالمراسلة وقبلات وخفق القلبين على أشرعة

حين أسست مى زيادة صالونها الأدبى ما بين 1910-1920 كانت مركز القاهرة، ومركز الأنوثة الذكية والمثقفة التى تثير الغيرة بين الرجال وبين النساء على السواء من مجتمع الكتاب والصحافيين والجامعيين والفنانين.

من قصة حب أفلاطوني ناعم ومجنح تنزلق العاشقة مي زيادة شيئا فشيئا إلى درك الجحيم، يموت والدها الذي كان صديقها الأول ثم تلحق به أمها، فتبدأ في رحلة الانهيار الفظيعة لتكتمل الحلقة برحيل جبران خليل جبران، فتنطفئ الشموع داخلها.

وأمام وضعها الهش لا يتأخر الأشرار لينقضّوا على العصفورة الجريحة، فيحاصرها الأعمام وهم الذين لم يستطيعوا تَقبُّل منسوب الجرأة الثقافية والحرية الفردية لديها، ليلصقوا بها تهمة الجنون، مدججين بمجموعة من المحامين بدون ذمم توضع مي زيادة قانونيا تحت سلطة «العصمة»، وعلى إثر ذلك يستولى هؤلاء الأشرار على ثروة وأملاك العصفورة ليلقوا بها في «العصفورية»، مصحة الأمراض العقلية.

الحياة غير رحيمة.

في مستشفى الأمراض العصبية هذه تتعرض لشتى أنواع التعذيب، وأصناف المعاملات القاسية، إنه الجحيم بين جدران مستشفى، هو سجن بكل المقاييس.

وهى نزيلة العصفورية، يتفرق من حولها المعجبون من أشباه المثقفين ويصمت أشباه الكتاب، إلا كمشة قليلة تتجنّد للدفاع عنها والبحث عن طريق لتخليصها من جحيمها. وقد أسفرت المعركة في النهاية على إنقاذها من جحيم السجن (العصفورية) مصحة

إن محنة مى زيادة صورة لموقف المثقف تجاه المثقف، هى امتحان لسقف دفاع المثقف عن حرية مثقف آخر، وإنها الدرس السوسيو-سياسى الذي يمكن أن توصف به النخبة العربية، نخبة التخاذل. يروى أنها حين خرجت من محنتها وهي ساخطة على المثقفين، رفضت الحديث إلى طه حسين الذي طلب مقابلتها لأنه لم يتخذ موقفا من أزمتها ولم يحرك قلمه للدفاع عن الظلم الذي تعرضت

كتاب «سجينة الشرق» لدارينا الجندى هو كتاب المأساة، مأساة الكاتبة لأنها هي الأخرى مرت بذات المحنة، ومأساة الكاتبة موضوع الكتاب أى مى زيادة التى لطالما يعتز بها اليوم كثير من المثقفين والقراء، وهي التي يحتفظ التاريخ بعبارة على شاهدة قبرها «هنا ترقد عبقرية الشرق، رائدة النهضة العربية..».

حين ننتهي من قراءة كتاب «سجينة الشرق» نتساءل هل قرأنا سيرة ذاتية لدارينا الجندى أم شاهدنا فيلما يروى حياة مى زيادة، كل ذلك لما للشخصيتين من تقاطع وما للكتاب من عمق في الصدق.

روائي وأكاديمي من الجزائر

#### تيارات التفكير العربي ظمورا ومدا وجزرأ

تدعو الكتاب والمفكرين العرب

إلى المشاركة في محاورها وملفاتها القادمة

## حال الكتاب العربي كيف تنشر الكتب

في العلاقة بين الكاتب والناشر والقارئ

#### الاستبداد الشرقي

دور الحاكم المستبد في صناعة الاستبداد الديني

#### الشعر والتجريب

مل وصل التجريب الشعري العربي إلى حائط مسدود

#### الكتابة والأنوثة

مل تكتب النساء العربيات بلغة الرجل . أم أن اللغة بلا جنس

## الصحافة الثقافية العربية

أحوالها، توجماتها، علاقتما بالكتاب والقراء





# قصائد الصيف

#### مريم حيدري

ولا يعرف العابرون

أم في الطريق.

إن كنتُ مقيمةً في المدينةِ

الحمامات

صمتُك قبل الذهاب

ليكون أمسَ الضحكة وموعدَها في الأبد

الذهابُ المنقوشُ بوهمِ ناصعِ

ليكون مُدنَ المصير.

ومن أكون؟

إن لم أكن يدَكَ حين تقطع البعدَ بها، فارغةً

وعاجزة

إن لم أكن صوتك وهو يتقطّع بين المقاهي المزدحمة

والهواتفِ المحمولة.

ثم ينتهي «نوروزُ» أياما ساكنة في الطابق الرابع

-ککلّ عام-

ولستُ إلا من تضعُ في الحقيبة رجاءً طريّاً

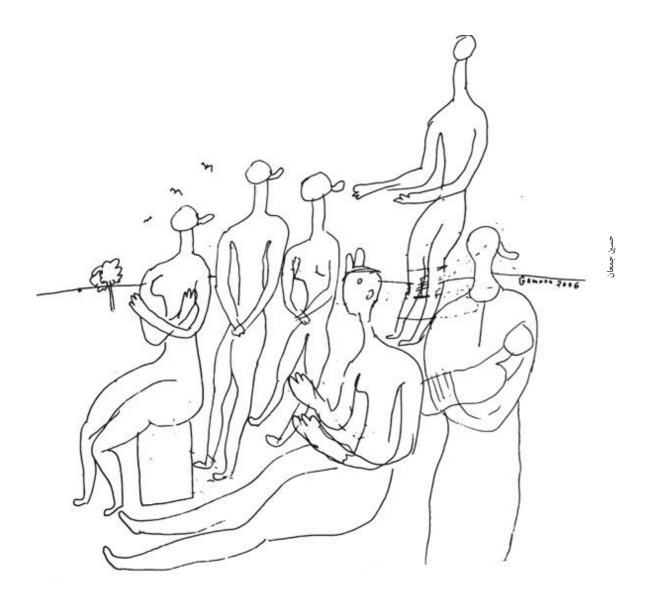
وتعود إلى الشمس الكبيرة

تتبعني

وتتبعها شمسٌ أخرى

وأسير تحتهما خفيفةً ومنظورةً من بعيد

مثل نبتةٍ مبهمةٍ



للوداع ظلال كثيرةٌ تجلس معنا هادئةً في الطائرة والقطار وحين نسير في الشوارع ويظنها العابرون نقوشاً لاصقةً بجلد الحياة تمدُّ يدِّك وفيها الكلمةُ

لتشطرَ النهارَ إلى نصفين ضاحكَيْن

أمسكها أنظر في عينِك فإذا بها هضبة من عشب للفرح أشباحٌ كثيرة تحت الشمس. وفي الظلّ، تمدّ يدَك وفيها الكلمة فتصعد نحو السحاب.

موسكو وسان بطرسبورغ نهوض الذاكرة في الصباح الباكر وهي أقلّ عتمة من أي وقت مرور الذاكرة بالجسور والريح والأحصنة وقوفُ الذاكرة لتقرأ رسالةً قصيرة أمام شبابيكِ «ناباكوف» سقوط الذاكرة في نهر «نيفا» مثل شراع هزيل وهي تردد: «يداك تدخلان غيابي وأكون نبتةً الزمن». والمدينة الكبيرة السامعة. للتحية ظلُّ



ولم أُلْمَس؟ يدُك ينهبها الرجاء.

هناك تقول اذهبي وتعالي وأذهب وآتي وبيدي ظهيرة فاتنةٌ كالهاوية أهبئها للأرجاء لتسقط الأشياء

ولا تقع

وتقضي حياتها مثلي في الهواء والطريق والورق.

صليبانِ فوق سريرِ في أزل الطوابق والغُرَف تقع الأوراقُ في العالم وعليهما يقع الليل مثل شمسِ في الضحى فيحملان الشهوات العشر ويخرجان صليبان فوق سرًّ يتجاوزان الثالثة والثلاثين مع العابرين في كلّ مكان أنا والمسيح الذي ترك امرأة خلف البحر وسار معي في أزقة الإمبراطور.

يومٌ وحيدٌ كخريفٍ في صحراء.

شاعرة ومترجمة من إيران والقصائد مكتوبة بالعربية



وحيّا أبدا فوق ذراعك والظلام، ضوؤنا النائم، عائدا، ومستريحا عندنا بعد أن أضاء حياة الأشياء في النهار.

إسطنبول 33

قليلا ما ملكَتْ حياتي كلَّ شيء وملكَتْ مرآة لكلِّ شيء فوضعتها في حقيبة صغيرة وركبتُ طائرة تسبح في عام كالصيف وفي ضوءِ عام.

الغرفةُ، قيامةُ كتابِ وعطرِ ومنشفةٍ وشبابيك خلف السجائر وفي الساحة، في الليل، ألم ألمس شيئا من قبل

أناديك، لتكونَ قمرَ الصفحة الفارغة وطالعَها ليوم واحد أناديك ولستُ من تنادي أقتربُ ولستُ من تقتربُ لتفوزَ بالنظر. انظُرْ كم كنتُ محضَ يدِ تربط اليقينَ بحبلِ الوهم وسلسلة الشوارع والجسور، كم كنتُ محضَ إشارةٍ تركب الحافلةَ لتبلغ لوح وقوفك.. منتظرا ومحبّا للهجر وتبلغَ لوحَ وقوفي.. انظُرْ كم كنتُ نجمةً راجفةً

فوق أرض باردة

حين لمحتُكَ في الساحة الحمراء

حين لم ألمحْك في الساحةِ الحمراء.

أيامي، جالسة بليالِ بيضاء ومطرِ أبيض، على رصيف بطرسبورغ طهران تنتظرك،

بعد أن أكبر بيومين أن تأتي يكبر الهواء لترسم هذا ويُخرج ألوانَه على ورق الأبد. نباتاته

قلبَه الكبير الذي لم يعرفه أحد الريح تصعد فارغة اليدين ويحلّ مكاني في البيت لأخرجَ وأبقى واقفة جنب ذاكرة العالم الأشجار تبتعد. وأنظر جسدي في الليل، مستلقيا،

يترك ما لم يُلمَس نائما في أزلِ منسيٍّ في ركن البيت يومٌ خارجٌ من شمسِهِ ليدخلَ يوما آخر مع الصوت وهو يتقصّف

> ومع الضوء وهو بقايا حياةٍ قصيرةٍ

تأتي من بعيد

وتندثر بين أوراقِ متروكةٍ على الطاولة

ثيابٍ من رائحة وصوف

ورسائلَ غير مفتوحةٍ تدخل أياما أخرى

دون أن تُلمَس.

وإلى جانبي، في المقهى الصغير

أمام بيت «دوستويوفسكي»

الأصواتُ ترتقي الهواءَ

وتنهار



# غجر شارع الثلاثين

## أحمد سعيد نجم

وكان «شارع اليرموك»، حيث أسكُن، وبعد أن غادرته تظاهرة يوم السبت، 29 حزيران 2012 العارمة، التي انتهت نهايات مُرَوِّعة، قد أقفر تماماً، وراح يتردد في فضائه أزيز الرصاص، بحيث صار عبوره من هذا الطرف إلى ذاك محفوفاً بمخاطر كبرى.

ومع أزيز الرصاص وهسيس القذائف راحت تنتشر بين الناس شائعات تقول إن مجاميع بشرية هائجة هنا أو هناك، تَقتلُ بالجملة مجاميع بشرية أخرى. وكانت تلك الأنباء قد تضاربت، وتنوّعت رواياتها بحيث أثارت الفزع والرعب في قلوب الجميع،. وراح شبّان الحارات ينتشرون أمام مداخل حاراتهم، يحملون العصى والأدوات الحادّة كالشنتيانات، والسيوف، ويسدّون مداخل الحارات بقطع الخشب والبراميل وتَنَكات الزريعة تجهِّزاً للدفاع عن بيوتهم

وبعد عصر ذلك اليوم المربع انبعثت على نحوٍ فجعائيٌّ من قلب الصمت الهائل الذي ربخ على ذلك الشارع، وكان ذات أيام من أبهى شوارع مدينة دمشق، وأعجقها، وأغلاها فروغاً، صوت حشرجات، ونحيب، وعويل بشرى، وجموع راكضة، مُشَعَّتة، آتية من جهة «شارع الثلاثين»، الذي يرسم حدّاً فاصلاً بين «مخيم اليرموك» وبين حىّ «الحجر الأسود» المتاخم له.

وكان ذلك النحيب المرعب ل»غَجَر» هاربين. ونحيبُهم، وحشرجاتهم اللذان ملاّ الفضاء، والتفاتاتهم الفجائية خلف ظهورهم من حينِ إلى آخر، وما كانوا يأتون به من إشارات بأيديهم، التي ترتفع إلى الأعلى ثم تهوى، في إشارة إلى أن هنالك مَن يحمل السيوف، ويُعْمِلُ الذبح

وكان أولئك الغجر أو النّوَرْ أو القُرباط، وللاسم الذي يعرفون به أُوّاتٌ كثيرةٌ يعيشون على «شارع الثلاثين»، عيشة استقرارِ تامٍّ. لا خِيامٌ، ولا عرباتٌ، ولا كلابٌ سلوقية، ولا فِرَقَ رقصٍ بوهيميةٍ تلقاك في الشوارع أينما مشيت، كمثل ذاك الذي نراه في الأفلام السينمائية، التي أضعدت الغجر إلى السماء، على حدّ قول «مكسيم غوركى» وأشعار «لوركا».

كان نَوَرُنا يعيشون في بناياتٍ قريبةٍ بعضها من البعض الآخر، بعمق دخلةٍ أو دخلتين من سوق السيارات على «شارع الثلاثين»، وما كان هؤلاء وهم يختارون ذلك الحيّز الجغرافي، من أجل استقرارهم الدائم على أطراف اليرموك، إذ لطالما جرى توصيفهم بأنهم شعبً دائم الهيمان، ويمقتون فكرة الاستقرار في مكان بعينه، ويمقتون

وولاءات، ومعتقدات، وأديان، وهويّات، ما كانوا يعلمون أن لهم ساعةً ستأتيهم، وها هي قد أتتهم، سيكونون فيها ضحايا الجغرافيا التي اختاروها، وليتهم كانوا واظبوا على مقتهم لها.

وصحيحُ تماماً ما يُحكى من أنه جرى استخدام بعضٍ من هؤلاء النَّوَر مع بداية الثورة في سوريا من أجل نَفْخ وتضخيم المسيرات المؤيّدة للنظام، إلاّ أنهم على وجه العموم، هنا في مخيم اليرموك، أو... أو... (ولوجودهم في هذا الكون الذي صار مثل خُرم إبرة أوّاتٌ كثيرة) في أيّ مكان آخر، لا يشدّهم أي رابطٍ مهما ضؤلت ثخانته إلى أَنَّ من الأَفْكار السياسية، والعقائدية والدينيَّة التي تؤرِّق في العادة أشقاءهم من بنى البشر. كما ولا يؤرّقهم ويربخ على أرواحهم ولا ينوّمهم الليل أن يكونوا مع هذا الطرف السياسيّ أو ذاك.

وبالنسبة إليهم، فقد كان عيشهم بالقطّاعي. كل يومٍ بيومه. وكلّ يوم بالنسبة إليهم كان يوماً جديداً، يحمل مستقبلاً جديداً. وبالتالي فما من أمنية للنّور إلا أن يستمرّ استمرار عيشهم بالكيفية ذاتها التى يعيشونها، وعاشها أسلافهم من قبلهم. وما يستهجنه الآخرون، ويأخذونه من جملة ما يأخذون على النّوَر من مآخذ، هو بالنسبة إلى النوَر مطمح الأنْفُسِ، وغاية ما يأملون في هذه الحياة.

وكان الطعام الذي يُسْكَبُ لهم في السطول يهبط فوق بعضه البعض. وعندما يصلون إلى بيوتهم ويبدأون بأكله يكون قد صار خبيصة. ومن هنا كان المَثَلُ الذي يُقال لمن يصنعُ شيئاً لا يستبينُ له رأس

بالتالى ما يتبعُ استقرار الإنسان في مكان بعينه، من انتماءات،

والواقع أن عيشَهم المستمرّ على أطراف «مخيم اليرموك» لم يُقِم بينهم وبين سكانه أيّ علاقات جيرة تُذكر. فقد ظلّوا، بالرغم من أنّ قسماً لا بأس به منهم، كانوا قد استحصلوا بفضل علاقاتٍ ورشىً غزيرة لبعض المتنفذين، فلسطينيين وسوريين، على هويّات فلسطينية سورية، بدعوى أنهم كانوا يوم نكبة عام 1948 يقيمون على أرض فلسطين، وعلى حوافّ مدنها وقراها، ظلّوا رغم ذلك الانتماء الاسمى للفلسطينيين في انعزال عن جوارهم الفلسطينيّ. ونمطُ معيشتهم هو الذي فرض عليهم تلك العزلة، ولم يفرضها عليهم أحدٌ من خارجهم. وكانوا قد ظلُّوا وإلى اليوم الذي خرجوا فيه من «مخيم اليرموك» هاربين مذعورين، لا يلتقيهم المرء إلا في شهر رمضان، حين ينتشر أولادهم وصباياهم في حارات المخيم قبيل الإفطار، ساعة يكون إفطار الناس قد جَهِزَ، أو أوشك، يحملون في أيديهم سطولاً، يملأونها مما تجود به النفحات الرمضانية!



من أساس:

«مثل طبيخ النور!»

وكنت تلقى النَوَرَ، أيضاً، في تُربتي اليرموك، القديمة والجديدة صباح العيد، يَلُمّون معظم الزّرَد، والمقروطة، وأقراص العجوة، والغريْبة، والبرازق، التى يكون أهل المخيم قد تعبوا الليلتين أو الثلاثة السابقة للعيد في تحضيرها لتُوزّع في التربة عن أرواح

ولم يكن للأحوال المادية لأولئك النّوَر مسيس حاجة إلى مثل ذلك السلوك المزرى «الشحادة». غير أنه كان قد صار، بالنسبة إليهم، أو بالنسبة إلينا على الأقل، طقساً، وفولكلوراً، ولم نتعامل معه طيلة حياتنا على أنه مِنْ نوع ذلك الاستجداء الذى يَعُضَّ، ويَخِزُ «المستجدى» و»المستجدى منه». بحيث بتنا نستغرب، وربما نقلق لو أتى رمضان، أو أتى صباح العيد ولم نر فيه النَّوَر، ولا هم أتوا.

وربما عاد مثل ذلك النوع من الممارسات التي يمارسونها إلى رغبة من جانبهم في استمرار تقاليد عيشهم السالفة، وبالتالي فأينما التقيتهم في أرجاء المعمورة، تراهم يُربّون أولادهم، منذ نعومة أظفارهم، على تلك المهارة؛ مهارة التسوّل. وما عدا شهر رمضان لم

يكن النَوَر يدخلون «مخيم اليرموك» قطُّ، ولا كان يعنيهم من أموره أمراً مهما عَظُم، رغم أن بينهم وبينه، كما يقولون في اللغة الدارجة « قَطْعَةُ شارع «، وهو شارع الثلاثين.

ولو عدنا إلى الوراء، أربعين أو خمسين سنة خلت، لعلمنا أن الغجر كانوا قد رافقوا «مخيم اليرموك» منذ بدايات تشكّلِه. وكان آباء وأجداد هؤلاء الهاربين الآن ينصبون خيامهم في المنطقة الواقعة خلف معمل البسكويت، وفي الفسحة أمام ما راح يُعرف لاحقاً ب»حارة السهليّة»، وصولاً إلى بساتين يلدا.

وكان ذلك الحيّز المكانىّ الكبير، الذي لم يكن سرطان العمران قد طاله بعد، ملاعبَ طفولتنا. وكان يمتد من أطراف بلدة يلدا وصولاً إلى ما يُسمى الآن حيَّ «دفِّ الشوك» على المتحلق الجنوبي لمدينة دمشق. وقديماً كانت تنعقد في ذلك الفراغ الشاسع مواسمُ الحصاد صيفاً. وفي الخريف تستريح فيه أسراب «أبو سعد» المهاجرة. وفي فصل الربيع تقام فيه سباقات الخيل لأهل الشام، والبطل المحلّى فيها كان فارساً غريب الشكل، بهيّ الطلعة يدعى «أبوعلى الكلاّوي». وفي أوقات الشتاء، ساعة تنتفى حاجة أيّ أحد في الكون لذلك الحيّز الجغرافي الفسيح، ويكون قد امتلأ بالأوحال وبُقع الماء كان

الغجر يأتون، لا أحد يعرف من أين أتوا، ويخيّمون فيه. وكانت فترة تخييمهم عند ذلك التُخم من تخوم «مخيّم اليرموك» من أمتع فترات العام بالنسبة إلينا كأولاد. فنروح نمضى كثيراً من أوقاتنا بين خيامهم. نتفرّج على كلابهم السلوقيّة التى لا تُشبه الكلاب الجعاريّة التي كان المرء يشاهدها تملأ حارات المخيّم. ذلك أنّ لكلابهم منظراً بَهيّاً مدهشاً. ولكأنها بسيقانها العالية وخصورها الضامرة شابهت مصاهرةً فريدة وفتَّانة بين الكلاب والغِزْلان. وكانوا مع غياب الشمس حين يستريحون من الشحاذة يشرعون في لعب الكلل، الكريّات الزجاجية، يصفّونها، أو يصفّون قطع نقود معدنية، وراء بعضها البعض. وكانوا قادرين بمهارة عجيبة على إصابة ما

ويومها كانت أُسَرُهم بمجموع أفرادها، ولم يكن أصحاب الكازينوهات المحيطة بدمشق قد اكتشفوا بعد أن لنساء هؤلاء مهاراتٍ أخرى، كانت تمارس الشحاذة والطرق على أبواب الناس صباحاً في ساعات النهار. وكانوا في كثير من الأحيان يسيرون فى الشوارع، يعزفون على الدُربكّات والشُّبّيبات، والصبايا يرقصن، والرجال يُغنّون. وبعضهن يفترشن الأرض ويرحن يقرأن طوالع الناس، بعد إلقاء الوَدَع! كما وكان مِن بين رجالهم مَنْ كان برع في صنع أطقُم الأسنان، وإن أردت أن يتلألأ لك سنُّ ببريق الذهب فعليك بالغجر.

صفّوه على الأرض من مسافات بعيدة، بدقّة متناهية.

واشتهار الغجر بالرقص والغناء قديمٌ قِدَم التاريخ. وكلُّ الروايات التي بحثت حتى الآن في تاريخهم وفي تَرْكِهم لموطنهم الأصلى في الهند وتفرّقهم في أقطار الأرض، بما في ذلك أبحاث المستشرقين الأجانب تتّخذ كنقطة ابتداءٍ لها تلك الرواية الأسطورية التي أوردها المؤرّخ الإسلامي أبو عبدالله حمزة بن حسن الأصفهاني في كتابه «تاريخ سنى ملوك الأرض والأنبياء»، وأخذها عنه الفردوسى في شاهنامته، مِنْ «أنّ الملك الفارسى 'بهرام جور' أمَرَ رعاياه بأن يكدحوا نصف اليوم، ويقضوا سائرَه في تناول الطعام والشراب والاستماع إلى الموسيقي، فالتقى ذات يوم بجماعةٍ منهم لديهم نبيذٌ ولكن ليس لديهم موسيقى، وعندما عابَ عليهم ذلك طرحوا أنفسهم أرضاً، وقالوا إنهم بذلوا ما لديهم من جهد كي يقفوا على عازفٍ واحدٍ، ولكن حَبِطت مساعيهم...عندئذِ أقنع 'بهرام جور' ملكَ الهند بأن يبعث إليه باثنى عشر ألفاً من العازفين، وفرّقهم على بلدان مملكته، فتناسلوا فيها، وأولادُها باقون وإنْ قَلُّوا، وهم الزُّطُّ» («الغجر»، السير أنجوس فريزر، طبعة مصر 2002).

وما أزال أتذكّر وحتّى الآن، بأيّ سرعة سريعة وبأيّ فرح غامر، ركضت ذات يوم، وأنا ابن تسع سنوات، صوب تلك الخيام، أنادى على النّوري «جميل»، والفتيات اللواتي كُنّ يرافقنه في الرقص في الشوارع، ليأتى إلى بيتنا، ويرقص هو وهنَّ احتفالاً بنجاح والدى فى انتخابات «الاتحاد القومى»، وهو الحزب الذى اصطنعه نظام الوحدة بديلاً عن الأحزاب السورية قاطبةً. ونجاح والدنا في تلك

الانتخابات، كان سيمنحه فرصة الفوز بمَخْتَرة اليرموك، التي كانت تجرى للمرة الأولى منذ إنشائه. ويومها ضاعت الفرصة عليه وعلينا بفارق صوتٍ واحد.

ومن بعد ذلك، كنتُ كلما تذكرتُ تلك الواقعة الغريبة أتعجّب من المقدرة الهائلة لأولئك الغجر على اجتراح الفرح من لا شيء. فقد راحوا يرقصون ويغنّون طوال الطريق من خيامهم وصولاً إلى بيتنا، وذلك من قبل أن يعرفوا من أجل ماذا كان قد طُلِبَ منهم أن يغنّوا ويرقصوا. وما كانت معرفة السبب تعنى لهم شيئاً. كان يكفى أن تقول لهم: تعالوا غنّوا وارقصوا، حتى يأتوا ليغنوا ويرقصوا.

وأبناء وأحفاد أولئك الغجر الرُحّل، الذين رقصوا وغنّوا يوم نجاح والدى في انتخابات الاتحاد القومي، والذين كان استقرّ قسمٌ واسعٌ منهم فيما بعد في حيّ التجارة، وهو حيُّ بارزٌ من أحياء دمشق، وفى فيلات فخيمة على طريق الكسوة وقرب بلدة الحسينية، وهنا في «مخيم اليرموك»، عند سوق السيارات على شارع الثلاثين، أبناء وأحفاد هؤلاء الغجر يركضون الآن مذعورين في شارع اليرموك، ويأتون بإشارات تدلّ على أنّ ثمّة مَنْ يريد ذبحهم.

وهم لن يستقرّوا خلال الشهور التي كانت تبقّت من عُمر «مخيم اليرموك» في «مخيم اليرموك» بل سيظلّون راكضين مذعورين في شوارعه إلى أن يخرجوا منه، و»بوشّهم عَ الشام «. ومُنْذ لحظتها ما عاد أحدٌ يرى النَّور في «تربة اليرموك»، إذ ما عاد في الأصل بمقدور أحد أن يصل إلى تلك التربة بعد أن غدت ساحة حرب. وما عاد أحدُ يتوقّع أن يسمع طَرَقاتهم، وسطولَهم، في شهر رمضان، لأن رمضان الذي أتى على الناس بعد نحو أسبوع من تلك الحادثة لم يكن مثل رمضانات أيام زمان.

ولسوف نلقاهم، حين نتهجّرَ مثلما تهجّروا، في ساحات دمشق وشوارعها، وبالأخصّ في الحديقة التي أقيمت مكان «سوق القرماني»، خلف «جامع ومُجمّع يلبغا»، وفي «ساحة المرجة» و»سوق العتيق» وساحات دمشق الأخرى. ومِنْ جموع هؤلاء الهاربين بأرواحهم ستمتلئ غُرف الفنادق الرخيصة في دمشق، وتنتعش أحوالها.

ولكن وبعد أن كان هروب هؤلاء من «مخيم اليرموك» إلى الشام بمثابة حلُّ هبط من السماء، على أصحاب تلك الفنادق الذين كانوا يكُشُون الدّبان، كما يُقال باللهجة الدارجة، ولا يجدون من يطرق أبواب فنادقهم، راح هؤلاء الغجر وبمرور الأيام، وبالأخصّ بعد أن فاضت «دمشق» بغيرهم من النازحين من هنا وهناك، يشكلون رعباً وضيقاً ما بعده ضيق لأصحاب الفنادق، بضجيجهم، وبما يُخلّفونه وراءهم من أوساخ، وقاذورات، وصُراخ وشتائم تُخجلُ النزلاء الآخرين وتخدشُ حياءهم. وتعال ساعتها طَلِّع النَّوَر من الغرف التي يشغلونها في فنادق البلد.

وما أزال أذكر بنوع من الأسى، وقد صرنا بعد أن تهجّرنا من «مخيّم اليرموك»، أنا أسكن في مشروع دمّر، وصديقي «أبو احميد» يسكن

غرفةً في واحدٍ من الفنادق المتواضعة التي يشغل النَّورُ معظم غُرَفها، وكان في حارة قريبة من ثانوية التجهيز. وكنتُ مرّةً هاتفتُهُ بأننى سأنزل إلى الشام بعد قليل، وأنني سأمرّ عليه في فندقهِ. فردّ

" أهلين أبو احميد. ياالله. خلّينا نلتقي تحت في جنينة الجلاء

وجنينة الجلاء التى أشار لها صديقى حديقة صغيرة تحت ثانوية التجهيز، تحتضن نُصب الجندى السورىّ المجهول. وعندما وصلت بعد نحو من ساعة إليها وجدتُه في انتظاري، وشنطةٌ من شنطات السفر تَزتكي قريباً منه. وكانت تلك الشنطة الملأي بالثياب هي كل ما خرج معه من «مخيم اليرموك» مما كان له.

وسألتُه أستفسره عن سِرّ وجود الشنطة بجانبه، ثم عن السر في أنه لم يستقبلني في غرفته في الفندق على جَرى عادته فقال لي: - أصحاب الفندق طلبوا مِنَا إخلاءه لإجراء تصليحاتٍ فيه.

وكانوا قد همسوا في أذنه (كما أخبرني) بأن تلك كانت خدعة من جانبهم، أرادوا من ورائها التخلُّص من النوّر الذين يملأون كثيراً من غرف الفندق، وطلبوا منه أن يحزم حقيبته، ويأخذ كل ما له من متعلقاتٍ، على أنه قد ترك الفندق نهائياً، ثم يعود بعد ساعتين أو بالكتير تلات ساعات، ويكونوا قد تخلَّصوا من النوَّر، ومتاعبهم، وأهلاً به ساعتها!

وكان «أبو احميد» هو الآخر قد ضاق ذرعاً بجيرة النَوَر، الملأى ب»الصخب والعنف»، وبعد أن عاد إلى الفندق بعد ساعتين أو تلات ساعات، كما وشوشَهُ أصحاب الفندق، وجد النّور مايزالون يملأون غُرَفَ الفندق كمثلما كانوا من قبل، وأنه كان الوحيد الذي امتثل لأوامر أصحاب الفندق.

وبما أن جيرانه كانوا ما يزالون هم هم، و»الصخب والعنف» هما هما، عندها قرر ألاّ يعود إلى غرفته فى ذلك الفندق قطّ. وحمل شنطة سفره، وانطلق يبحث له عن بيتٍ يستأجره. فبعد يومين أو ثلاثة أيام، وكنتُ احتجتُ أن أنزل من مشروع دمّر، حيث سكنتُ بعد أن تهجّرتُ من اليرموك، وكنتُ صِرْتُ لا أنزل إلى الشام إلا مرة كلِّ أسبوع أو كل أسبوعين، لكثرة ما كان يلاقيك على الطرقات من حواجز، ومِنْ سين وجيم، فقلتُ لنفسى:

أُمُرُّ على الفندق، أرى صديقى «أبو احميد»، فاتصلت به على الموبايل

ها « أبو احميد « عزيزي. ياالله هه. شي ساعة أو ساعة ونص بالكثير وبأكون عندك في الفندق. ولاّ بتحب نلتقي في جنينة الجلاء مثل هديك المرّة؟

وعندها فقط علمت أن «أبو احميد» كان قد ترك الأوتيل بعد الساعتين أو التلات ساعات التي طُلب منه أن يُمَغْيِبَ خلالها عن الفندق. وقال يَرُدّ على اتصالى به:

- والله يا صاحبى أنا صرت هلاًّ ساكن في «قُدسيّا البَلَد». طيب. مَرّ.

تعال إنت إذا كنت فاضى عَ «قدسيًا البلد».

وأذكر مرّةً، عام 1985، وكنتُ انتظمت مع مجموعة من العاملين في الإعلام الفلسطيني، في دورة في «مدرسة اتحاد الصحفيين العالميين» في «بودابست». وكانت الدروس تنتهي في الساعة الثالثة من بعد ظهر كلّ يوم، وبعدها مسموحٌ لنا أن نَطُشَ في شوارع المدينة، على أن نعود إلى المدرسة قبل الحادية عشرة ليلاً. وكان راعنا أن السكيورتي في أماكن اللهو، ومرابع الديسكو في المدينة كثيراً ما كانوا يعرقلون دخولنا إلى تلك الأماكن، ثم ومن بعد أن يكشتفوا هويّتنا يعتذرون ويسمحون لنا بدخولها. واستفسرنا عن ذلك الوضع الشاذِّ الذي بات يُعَكِّر صَفوَ إقامتنا في تلك المدينة الخلابة، فقيل لنا إن الذين يمنعونكم من دخول تلك الأمكنة يظنّونكم للوهلة الأولى من غجر هنغاريا، وهؤلاء إن دخلوا مكاناً أفسدوه، وجعلوا عاليه واطيه.

وكان لدورتنا برنامج زياراتٍ مترافق مع الدروس النظرية، نجول خلاله على معظم أرجاء هنغاريا، المجر، طولاً وعرضاً، فطلبنا، ولم يكن ذلك وارداً أصلاً في برنامجنا، أن يتضمن ذلك البرنامج زيارةً لإحدى قرى الغجر، هؤلاء القُساة المفسدين، الذين يحرموننا هنيء التمتع بمباهج «بودابست». وجرى اختيار قرية للغجر نزورها في أقاصى هنغاريا، فتوجّهنا إليها ليلاً، وما وصلناها إلاّ مع «شقوق

ونزلنا في ساحة القرية، وتوجّهنا من فورنا إلى بار في طرف تلك الساحة، نستريح ونصلح من أشكالنا التي تشعّثت بفعل النوم في طريقنا الطويل والمضنى. وكانت الطاولة التي تصطفّ خلفها المشاريب الروحيّة على أنواعها، تكتظّ ساعتها بالغجر الذين كانوا يحتسون البيرة من وشّ الصبح، يا فتّاح يا عليم. وانتبهنا إلى أنهم راحوا ومنذ أن دخلنا يتهامسون، ويؤشّرون نحونا، ويضحكون. فطلبنا من مترجم معنا أن يذهب إليهم ويستفسرهم عن سبب سلوكهم ذاك. وبعد أن عاد المترجم سألناه قائلين:

- ها شو قالوا لك؟

فطلب أن نعفيه من الإجابة. فألححنا عليه أكثر من ذي قبل. وعندها

- يقولون: غجر جاؤوا يتفرجّون على غجر. أى والله. هكذا ترجم لنا المترجمُ.

ولكن، ما الذي قصده «إخوات الشلّيته» غجر هنغاريا بما قالوه عنّا؟

كاتب من فلسطين مقيم في الإمارات



# الخَروفُ المُجَنَّح

## تأمُّل نقديٍّ في حِكَايَة طِّفلة

## استلهام التراث الحي لرؤية المستقبل

#### عبدالرَّحمن بسيسو

فازت طفلة فلسطينية لم تكن قد تجاوزت الرَّابعة عَشْرَةَ من عمرها، بجائزة هانز كريستان أندرسون الدَّوليَّة للحكاية الخياليَّة. كان ذلك قبل بضع سنوات، ولم تكن هذه الطفلة إلا واحدة من بين ما يربو على ألف ومائتي طفلة وطفل تتراوح أعمارهم ما بين الحَادِيَة عَشْرَة والسَّادسة عَشْرَة، وينتسبون: ثقافاتٍ وأوطاناً وأحوالَ عيش وتطلُّعاتٍ وآمالاً، إلى أحياز مكانيَّة عديدة ومتنوَّعة من عالمنا الواحد، كانوا قد شاركوا في هذه المُسَابقة(1) بـ«حكايات خياليَّة» أبدعوها لِتُفْصِحَ عن شيء من مكنونات أنفسهم، ولتقولَ جانباً من جوانب رؤياتهم الواقعيَّة إلى الواقع القائم في أحيازهم المجتمعيَّة، أو لتفصحَ عن رؤاهم المستقبلية لهذا الواقع، وذلك عبرَ قصِّ حكاياتهم الخاصَّة مع الحيِّز الذي فيه يُمارسون حيواتهم اليوميَّة، والذي في رحَابِهِ، وليسَ خارجَهُ، يَسْعَى كُلُّ منهم إلى بناء مستقبل يليقُ بإنسانيته المفتوحة على تجلِية نفسها في أعماق وجدانهِ الفَتِىَّ، وفي مسارات خطوه الحيوىِّ، النَّاشئ للتَّو، في مدارات الحياة، وفي مُمْكِناتِ قُدْرَتِهِ على إدراك مستقبل يَفْضُلُ الواقعَ القائمَ الآن في حيِّزه المكاني، أو يغايرهُ، أو يُناقضهُ تماماً؛ مستقبل يتوقُ كُلُ منهم إليه، ويراهُ قابلاً للإدراك في مقبل الزَّمن

> وصاً الحكايةُ الخُرافيَّة التي أبدعها خيال الطِّفلة الفلسطينيَّة الأعرابيَّة صالحة حمدين، التي تعيش على تخوم القدس في مجتمع بدويِّ فقير (مضارب عرب الجهالين في وادى أبو هندى)، إلا قصَّةً حياةٍ يوميَّةٍ واقعيَّةٍ، قاسيةٍ ومريرةٍ(2)؛ يفرزُ أدقَّ تفاصيلها، وَيَحْكُمُهَا، قابضاً على خِنَاقها، احتلالٌ أجنبئ عنصرى إحلالي بغيض، فيسعى الخيالُ الإنسانيُّ الطَّليق إلى جعلها ممكنةً عبرَ اجتراح واقع بديل يتأسَّسُ على استكشاف مُمْكِنَاتٍ مُتخيَّلةٍ لِتَجَاوِز هذه الحياة التى تُطَابِقُ الْعَدَمَ، وصولاً إلى مشارف حياةٍ أُخرى قد تكون جديرةً بأنْ تُسَمِّى «حياةً».

وها هي حكاية «صالحة»، أو لنقل قصّتها و صديقها «الخَرُوف المُجَنَّح» الذي أسمتهُ «حَنْتُوش»:

«إسْمِي «صَالحة»، أَنَا مِنْ مَدْرَسَةِ (عَرَب الْجَهَالين)، أعيشُ في خيمةٍ صغيرةٍ في (وادى أبو هِنْدِى)، عمرى 14 سنة. في النَّهار أدرسُ في مدرسة القَصَب، وقد صَنَعُوهَا مِنَ القصب لأنَّ الجُنُودَ أَعْلَنُوا أَنَّ أَرْضَنَا منطقةٌ عسكريةٌ مُغْلَقَةٌ، حيث يَتَدَرَّبُونَ على إطلاق النَّار في منطقة الزِّراعة.

يَعِيشُ مَعَنَـــا في الْخَيمَةِ سَبْعُونَ نَعْجَةً، وأقومُ أَنَا بحلبها بعدَ أَنْ أعودَ مِنَ الْمَدْرَسَةِ، وأَصْنَعُ الْجُبْنَ ثُمَّ أَبِيعُهُ لأهل

الطَّريق هُنَا وَعِرَةٌ لأنَّ الْجُنُودَ يَمْنَعُونَا مِنْ تَعْبِيدِ الطَّرِيقِ، ويَتَدَرَّبُونَ على إطلاقِ النَّار في اللَّيل، وأنا أَكْرَهُ صوتَ الرَّصاصِ، أَكَادُ أَجَنُّ مِنْهُ، فَأَهْرِبُ، نَعَمْ أَهْرُبُ.

لا يُوجَدُ لدىَّ درَّاجةً هَوائِيَّةً، لأنَّ الطَّريقَ وَعِرَةٌ، ولا سَيَّارةَ عِنْدِي ولا طَيَّارةُ، لكنْ عِنْدى شِيءٌ أستخدمهُ لِلْهُروبِ. اقْتَربُوا،

اقْتَرِبُوا، سِأْوَشُوشُكُمْ سِرّاً، عِنْدى خَرُوفٌ يَطِيرُ، اسْمُهُ «حَنْتُوش»، لَونُهُ أَسْوَدُ، وَأَذُنَاهُ طَوِيلَتَان، لَهُ جَنَاحَان سِرِّيَّان يُخَبِّئْهُمَا دَاِحْلَ الصُّوفِ، ويُخْرِجُهُمَا حِيَنِ أَهْمِسُ فِي أَذُنَيهِ: " «يَا حَنْتُوشْ يَا خَرُوفْ أَطْلِعْ جَنَاحَيكَ مِنْ تَحْتِ الصُّوفْ».

أُغَنِّى في أَذُنَيهِ، فيما يبدأ الْجُنُودُ بالتَّدَرُّب عَلَى إطْلَاقِ الرَّصَاصِ، وَأَرْكَبُهُ، فيَطِيرُ بي. والْبَارِحَةَ هَرَبْنَا إلى «بَرْشَلُونَة». سَنَقُولُ لَكُمْ شَيئاً، في (وَادِي أَبُو هِنْدِي) لا يُوجِد مَلاعبُ أَصْلاً، لِأَنَّ الْأَرْضَ مَزْرُوعَةٌ بِالْأَلْغَامْ.

وفِى (بَرْشَلُونَة) قَابَلْنَا «مِيْسِى» صَاحِبَ الأَهْدَافِ الْكَبيرةِ، لَعِبْنَا مَعَهُ لِسَاعَاتٍ طَويلَةٍ. خَرُوفِی «حنتوش» کَانَ واقِفَاً حَارِساً لِلْمَرْمَى، وأَنَا أَهَاجِمُ «ميسى» وَفَريقِهِ. أَدْخَلْنَا فِي مَرْمَاهُم خَمْسَةَ أَهْدَافْ.

أَرَادَ «مِيسِى» أَنْ يَضُمَّنَا، أَنَا و»حَنْتُوشْ»، إلى فَرِيقِ (بَرْشَلُونَة)، لَكِنَّنَا رَفَضْنَا، نُرِيدُ أَنْ نَعُودَ

إلى (أبُو هِنْدِي) لِأنَّ الْأَغْنَامُ هُنَاكَ تَنْتَظِرُنِي، فَلَا يَذْهَبُ أَحَدٌ غَيرِي لِيَحْلِبَهَا؛ فَأْبِي فِي السَّجْن مُنْذُ سِتُّ سَنَوَاتٍ، وَبَقِىَ لَهُ تِسْعَ

سَأْقُولُ لَكُمْ سِرَّاً: أَخْبَرَنِي «ميسي» أَنَّهُ سَيَزُورُ (وَادِى أَبُو هِنْدى) بَعْد سَنَتَين. سَنُقِيمُ مُونْديَال 2014 فِي (وَادِي أَبُو

هِنْدى)، سَنُنَظِّفُ مَعَا الْأَرْضَ مِنَ الْأَلْغَامِ، وسَنَبْنِي أَكْبَرَ مَلْعَبِ فِي الْعَالَمِ، وَسَنُسَمِّيهِ



«مَلْعَبَ حَنْتُوشْ»، وسَيَكُونُ الْخَرُوفُ شِعَارَ

فَأَهْلاً وَسَهْلاً بِكُمْ جَمِيعاً فِي (وَادِي أَبُو

قصَّة واقعيَّة تبدو خياليَّةً، أو ربَّما خُرافيَّة

هِنْدى)، نَحْنُ جَمِيعاً بانْتِظَارِكُمْ.»

عَشْرةَ سَنَةٍ.

سِرُّ صَالِحَة ورُؤيتِهَا لِلعَالِمْ تقولُ صَالحة حَمدين حكايتها الواقعيَّة عبر

مُفْعَمةً بالوهم، غير أنَّ التَّدقيق الأوَّلي فى مكونات هذه الحكاية يُبيِّنَ حقيقة أنَّها «حكاية واقعيَّة بامتياز»، فليس فيها ما يجعلنا، نحنُ القرَّاء من الفلسطينيين والعرب، نُقرُّ بانتمائها إلى الوهم التَّخييلي المسكون بالخُرافة، إلَّا وجود «حَنْتُوش» ذلك «الخَرُوف المُجَنِّح» القادم من «الخيمة»

التي تتقاسم أسرةُ «صالحة» الْعَيشَ فيها مع قطيع كبير من النِّعاج ينتمى «حَنتوشُ»

إليه بقدر انتمائه إلى آخَريهِ من قاطني الخيمة التى يقطنها.

وهذا اله حَنْتُوشُ»، القَادمُ من الخيمة المشتركة التى هى بيتُ حياةٍ يتقاسمهُ بشرٌ وقطيعُ خِرافٍ ونِعَاجِ وكائناتٍ وأشياءَ أُخرى؛ والمنتمى إلى قطيع تملكه «صالحة» فترعاهُ وتحدبُ عليه لتفيدُ منه؛ والقادرُ، فَوْرَ أَنْ تهمسَ صالحةُ في أُذُنيه الطُّويلتين، على إخراج جناحيه السِّريين من تحت الصُّوف الأسود ليَطِيرَ بها بعيداً، بعيداً صوبَ مداراتِ فضاءاتٍ حُرّة، ومفتوحة، تُبْعِدُهَا، ولو قليلاً، عن انغلاقات الواقع الاستبداديِّ المُرِّ الذي تُعانيه؛ هذا ال»حنتوشُ» هُو سِرُّ صالحة الوحيد، وعلى جناحيه، مهيَّأين للطِّيران أو رَفْرافين في فضاءِ مفتوح، تتشكُّلُ رؤيتها المستقبليَّة للعالم وتتجلَّى، وما ذلك إلا لكونه قادراً على نقلها من «وَإِقع قَاتِمٍ قَائِمٍ» تُعانى عقابيله وترفضُ استمراره، إلى «واقع مُنير مُمكن» تتوقُّ إليه، وتعملُ، بدأب، على إدراكه!

#### هُويَةٌ مُتَمَاسِكةٌ وانفتاحٌ طَلِيق

تبدأ صَالحة قَوْلَ الحكاية، المحمولة على صوتها مُباشرةً وبلا وسيط غير الكلمات والأصوات، بتعريف قُرَّاء قصَّتها وسامعيها بنفسها كما تعرفها، فهي تعرفُ أنَّ اسمها هو «صالحة»، وأنَّها في الرَّابعة عَشْرَة من عُمرها، وأنَّها تنتسبُ إلى مدرسة «عرب الجَهَالين» التي تتابعُ الدراسة فيها، والَّتى جُعِلَتْ مدرسةً من قَصَب لأنَّ «الجُنُودَ أعلنوا أنَّ أَرْضَنَا منطقةٌ عسكريةٌ مُغْلَقَة»، كما أنَّها تُدرك أنَّ هذا الإعلان قد أفضى، ضمن ما أفضى إليه من ممارساتٍ استبداديَّة، إلى تحويل المناطق الزِّراعية إلى حقول للرِّماية والتَّدرُّب المتواصل على إطلاق النَّار، أي إلى استبدال النشاط الإنسان الخَيِّر المُخْصِبُ الذي هو الزِّراعة التى يُمارسها أصحاب الأرض: حَرِثاً وغرساً وسقايةً ورعايةً وحصاداً ومواسمَ حياةٍ مُفْعَمَة بالحياة، بنقيضه المهلك الذي هو الرِّمايةُ والتَّدرُبُ على إطلاق النَّار اللذان

يُمارسهما جُنودُ الاحتلال تهيُّئاً لخوض حروب عُدوانيَّة مُتوحِّشَةٍ وجدباءَ لا تحملُ في أطوائها غير الخراب والدِّمار والموت لمن يُسْتَهدفُ بها من الآخرين والأغيار من الأشياء والكائنات والنَّاس!

هكذا لا تُدرك صالحة مكونات هُويَّتها، كإنسان فردٍ، بمعزل عن إدراك المكونات الأخرى التى تجعلها عضواً فى جماعة إنسانيَّة مفتوحة على التَّفاعل مع آخَريهَا من الكائنات والأشياء والنَّاس، بمن فيهم الأغنام والخراف ومكونات الطبيعة المحيطة، فهي تُلِحُ على انتسابها، أوَّلاً، إلى



تُدرك صالحة أنَّها لا تعيشُ وحدها في هذا الحيِّز الْوَعر الضَّيِّق، المُغْلَق، والمحكوم بأوامر عسكريَّة، أي في «الخيمة» ومحيطها المُحوِّل إلى «منطقة عسكريَّةِ مُغلقةِ» تحتوى «حُقُولَ رماية» و»حقولَ ألغام» استُبدلت ببيَّاراتِ ومزارعَ، وحُنُوداً مُدَحَّحينَ ىأسلحة فاتكة اسْتُندلوا بمزارعين يحرثون الأرض ويغرسونها ويتعهدونها بالرِّعاية



جماعتها البدويّة «عرب الجهالين» العريقة، والتي يبلغُ عدد أفرادها، في هذه المنطقة من فلسطين، نحو الثلاثمائة شخص، كما تُلحُ على كونها ابنةً لأب شَابِّ اسمهُ

«سليمان»، رفضَ الواقعَ الاحتلالي الإحلاليِّ الإسرائيليّ القائم في وطنه «فلسطين»؛ فتمرَّد عليه وانخرطَ في مقاومته، فكانت عقوبتهٔ هدم بیته الأسری، والحكم علیه بالسَّجن خمسةً وعشرينَ عاماً لم يمضِ منها، حتَّى الآن، سوى ما يربو، قليلاً، على ثلثها، فاضَّرت، منذُ اعتقاله وهي طفلة صغيرة لمَّا تبلغُ السَّابعة من عمرها، إلى تَغْطِّيةِ غيابه بتولىً رعاية «قطيع الخِراف والنَّعاج»، وصناعة الجُبن وبيعه، لتتمكَّن، عبر العمل المُنْتِج، من الإسهام في تأمين متطلبات عيش أفراد أسرتها، ورعايتهم، وتوفير ما يتطلُّبهُ التَّعَلُّم في مدرسة القَصَب من لوازم ونفقاتٍ.

وليس لمكونات المحيط وسماته العامَّة، ولا سيما خصائصه الطُّوبوغرافيَّة، والجيوسياسيَّة، والضَّرورات الطبيعيَّة والشُّروط الاجتماعيَّة، والتَّصوُّرات الثَّقافة والموروثات المتراكمة التى تحكمه فتعكش نفسها على حياة قاطنيه وعلى ظروف عيشهم وعملهم وآفاق مُستقبلهم، إلا أنْ تُشكِّل، في تَضَافر لا يُمْكِنُ إغفالُ تأثيراته الحاسمة، عناصر مُكوِّناتٍ أساسيَّة، بل جَوهريَّة، للهُويَّة الفرديَّة والجماعيَّة على نحو قد يسمها بالانغلاق التَّام، أو بالانفتاح النِّسبى، أو بالمراوحة ما بين هاتين المنزلتين على هذه الدَّرجة أو تلك.

وإنِّى لأتساءلُ، هُنَا، عن السِّر الكامن وراءَ عَجز هذا المُحِيط الاستعماريِّ الاستبدادي القَاسى، المحكومِ بأعتى شروط الحَياةِ وضروراتها الضَّاغطة، وبممارساتٍ عنصريَّةٍ تُضاهى الوحشية المُطلقة وانتهاكات جسيمة لأبسط حقوق الإنسان يُمعنُ الاحتلال الإسرائيلي في اقترافها بحقِّ فلسطين وشعبها، عن وسم هُويَّة صالحة بالانغلاق، أو بالتَّقوقع المَرَضيِّ على الذَّات؛ فأينَ يكمنُ سِرُّ تماسك هُويَّة صَالحة وانفتاحها الطَّليق على العالم الذي تتوق إلى الإطلال عليه وإنْ عَلَى جَنَاحَىٌّ خَرُوفٍ

تُدرك صالحة أنَّها لا تعيشُ وحدها في هذا الحيِّز الْوَعر الضَّيِّق، المُغْلَق، والمحكوم بأوامر عسكريَّة، أي في «الخيمة» ومحيطها المُحوَّل إلى «منطقةٍ عسكريَّةٍ مُغلقةٍ» تحتوى «حُقُولَ رماية» و»حقولَ ألغامِ» استُبدلت ببيًاراتِ ومزارعَ، وجُنُوداً مُدَجِّحِينَ بأسلحةٍ فاتكةٍ اسْتُبْدِلوا بمزارعين يحرثون الأرض ويغرسونها ويتعهدونها بالرِّعاية مُنْتَظِرينَ مواسمَ خُصُوبةِ ونَمَاءٍ وغِنَاءُ، وخياماً أُخرى استعيضَ بها عن البيوت، وطُرقاً وعرةً مَنعَ الجنودُ النَّاسَ من تَعْبيَدها، وأصواتَ إطلاق نار هيمنَ ضجيجهُ الكَريهُ، ليلاً ونهاراً، على أجواء المكان وأسماع النَّاس، فَشرَّدَ الطُّيور المُجنَّحة وأرسلها بعيداً عن موطنها الأصليِّ، وسَوَّد عَيشَ أهل البلاد وأصحابها الأصليين إذْ احتجز تطوُّرهم الطبيعى، وكبح ممكنات تواصل علاقتهم التاريخيَّة مع حيِّزهم المكانى الأوَّل الذي جعلوه وطناً، وذلك بتحويل الحقول الزِّراعية الخصبة إلى حقول رماية، والمشاهد الطبيعيَّة الخلاَّبة إلى قبو مُغْلَق لا تُطلُّ منه، أو عليه، إلا منزلقاتُ مَهاوىٌ وَعِرةٍ وفوَّهاتُ بنادقَ مَحْشُوَّةٍ بالرَّصاص، ولا يُبرقُ في سَقْفَهُ الواطِئ المُتكلِّس الرَّطبُ بصيصُ ضوءِ نجمةٍ خافت، أو يرفرفُ في فضائه المُعتم جناحُ طائر كَسِيرْ.

وإنْ على نحوٌّ غامض، بِوُجودَ الآخرَ الذي لا يَكْتَمِلُ وجودها ك»ذاتٍ» إنسانيَّة إلا بوجودهِ، تشرعُ صالحة، التي جلست لتكتب حكاية خُرافيَّة أسمتها «حَنْتُوش»، فى استجلاءِ ذاتها، وملامسةِ مكوناتها العميقة واكتشافِهَا والكشفِ، لنفسها، عنها، وذلك عبر استقراءِ ما تبثُّهُ شبكةُ العَلاقات التى تربطها بآخريها من تَصوُّراتٍ وقيمٍ ومعانٌّ ودلالات؛ إذْ عبر هذا الاسْتِقْراءِ الذي يبدو، في حكاية صالحة، أمراً عفويًا تُمْلِيه فِطْرةُ العقل الإنسانيِّ وتُحفِّزُ انبثاقَهُ وتوالِىَ حُضُورِهِ مُعطياتُ عمليَّةِ الكتابةِ

انِتِسَابٌ جُدُورِيُّ وشبَكةٌ عَلاقات

ولأنَّها تَحسُّ، بطبيعة فِطْرتها الإنسانيَّة

الإبداعيَّة وآلياتها الأوَّليَّة، تتحدَّدُ مكونات شبكة العلاقات التي تتحرَّكُ حياةُ صالحة على محورها الرَّئيس، والتي تُسْهِمُ نتائجُ تفاعلها بقدر ما تسهمُ إفرازات كبحها التَّفاعل، في تحديد طبيعة العلاقة التي تربط صالحة بأي آخر من الآخرين الذين تتكوَّنُ منهم هذه الشَّبكة كأطرافَ مُنْخَرطِينَ، أو غيرَ مُنْخَرطِينَ، في علاقةٍ تفاعُلِّيةٍ مع صالحة، ومع بعضهم بعضاً، ومع آخرين مُحتملينَ يقطنونَ، تحت ظروفٍ حياتيَّةٍ وشُروط عيشٍ ومستوياتٍ



مجتمعيَّة وحضاريَّةٍ مُتَغَايرةٍ، أحيازاً أخرى

تقفُ الطُّفلة صالحة، كَمُؤَلِّفة كتبت قصَّةً مُتخبِّلةً، أو كحكواتيَّة أبدغ خيالها حكاية خُرافيَّة أَسْمَتْهَا «حَنْتُوشَ»، وبَثَّتها في النَّاس عبر كلمات وصور محمولةٍ على نبراتٍ صوتها وأجنحة خيالها الطِّفْلِيِّين الطَّليقين، في مركز شكة العلاقات المُتشَمِّىة التي تربطها بآخريها من الأشياء والكائنات والنَّاس



من مساحات عالم واسع ذي مدارات

تقفُ الطَّفلة صالحة، كَمُؤَلِّفة كتبت قصَّةً مُتخيِّلةً، أو كحكواتيَّة أبدعَ خيالها حكاية خُرافيَّة أَسْمَتْهَا «حَنْتُوشَ»، وبَثُّتها في النَّاس عبر كلماتٍ وصور محمولةٍ على نبراتِ في مركز الدَّائرة التي على محورها تتحرَّكُ

أنا كاتبة، ذات إنسانيَّة، وتناقض جذريُّ تبدأ صالحةُ، ككاتبةٍ، وكذاتٍ إنسانيَّةٍ ناطقةٍ لنصِّ مَكْتُوب، وكابْنَةِ حَيَاةٍ، بوضع اسمها

صوتها وأجنحة خيالها الطَّفْلِيِّين الطَّليقين،

فى مركز شبكةِ العلاقاتِ المُتشَعِّبةِ التي

تربطها بآخريها من الأشياء والكائنات

والنَّاس، أي بِمُكوِّنات الحيِّزَ الصَّغيرِ الذي

تقطنهُ، وبما يحضرُ في تصَوُّرها، وعياً أو

تخيُّلاً، من مكوِّنات أُحْيَاز المجال المكاني

الأوسع التى يتواصلُ الحيِّز الذي تقطنه

معها ومع قاطنيها، ويلتحمُ بها عبر انتساب

سُلاليِّ جذوريِّ يتأصَّلُ في المكان ويرسخُ

مثوغلاً في الأزمنة ومُنْفَتِحاً على تَوالى

الأجيال، ليتَوَحَّدَ معها ومع قاطنيها في

نطاق كينونة إنسانيَّة يتجلَّى وجُودُها

الحيُّ في كينونة وجوديَّة تتوافرُ، اجتماعياً

وحضاريًا وثقافيًا وسياسيًا وإنسانيًا، على

امتداد تاریخیً راسخ وآفاق مستقبل

مفتوح، وعلى كُلِّ ما يُؤهِّلها لأنْتضفرَ في

إهاب هُويَّة واحدةٍ، متماسكة وملتحمة، ما

بینَ «شَعْب» و «وطن» ینفتحان، فی مجری

صيرورتهما التفاعليَّة المشتركة، على

مساحات العالم الواسع المتنوّع الأحياز

والثِّقافات والشُّعوب والهُويَّات، وعلى آفاق

الوجود الحيِّ وممكنات المستقبل، فلا

يصير «الوطنُ» إلا اسماً آخر لـ «الشَّعب»

الذي جعله وطناً، وذلك بالمعنى الاجتماعيِّ

والحضاريِّ والثَّقافي الذي يتكفَّلُ وحدهُ،

وعن جدارةٍ إنسانيَّةٍ عاليةٍ، بتسمية

الشُّعوب والأوطان ونسبتهما، معاً، إلى

قيمِ إنسانيَّة سامية وجامعة، هي وحدها

الكفيلة بتحويل الكائن المنسوب إلى عالم

الحيوان من «كائن بشرى» إلى «إنسان»،

وجعل الكون بأسره مجالاً حيويًا يحتض،

بحميميَّةٍ وتوق، جميع موجوداته وكائناته،

ويُعلى من شأن الفاعلينَ الحَضاريين

الإنسانيين من قاطنيه الذين يَعْمُرونه

فَيُعْلُونَ مِن شأنهِ، ويُرسِّحُونَ وجودهم في

مداراته جميعاً!

جميع أقطاب شبكة علاقاتها مع نفسها ومع آخريها من الكائنات والموجودات والأشياء

والنَّاس: «اسمى صالحة»، ثُمَّ تشرعُ في الانتساب إلى أوَّل ما يبدو أنَّها تفخرُ بالانتساب إليه؛ أي إلى المعرفةَ منسوبةً إلى جماعة بشريَّة تُنْتِجُهَا وتُمَأْسِسُهَا وتتابعُ تنمیتها وتطویرها: «أنا من مدرسة عرب الجهَّالين»، وإلى مكان عيشها: «أعيشُ فى خيمة صغيرة»، وإلى الحيِّز المكانيِّ الأوسع الذي يضمُّها في رحابه الضَّيقة مع جماعتها البشريَّة «عرب الجهالين»، والمدرسة المنسوبة إليها «مدرسة عرب الجهالين»، والذي هو «وادى أبو هِندى». وقبل أنّ تشرعَ في اطلاعنا على الشَّروط والأوضاع التى تحكم «الواقع القائم» في هذا الحَيِّز المكانيِّ، مُبَيَّنةً السَّبب الجذري الذي يُفْرِزُهَا؛ أي الاحتلال العسكريِّ الأجنبيِّ الذى يضمن بقاؤه ديمومة اتسام هذا الواقع بالاستبداد والقتامة، تُمَرِّرُ صالحةُ إلى أفهامنا معلومة تتصلُ بعمرها: «عمرى 14 سنة»، وأخرى تتصلُ بمهمة دائمة في برنامج حياتها اليومي: «في النَّهار أدرسُ فى مدرسة القَصَب»، ثُمَّ تُعرِّفنا بمهمات دائمة أخرى تنهض بها إلى جانب الدِّراسة والتَّحصيل المعرفيِّ، وذلك في سياق سَردٍ يُعرِّفنا أنَّها وأسرتها و»سبعون نعجة» يتقاسمون العيش «في الخيمة»، وأنها تقوم بِحَلْبِ النِّعَاجِ بعد أَنْ تعود من المدرسة، وأنَّها تصنعُ من حليبها الْجُبْنَ لِتَبِيعَهُ إلى «أهل المدينة».

هُنا يبدأ قُطْبا شبكة العلاقات المتناقضان تناقضاً جذريًا، واللذان يتنازعان حيّزاً مكانيًا واحداً تتوفَّرُ لِكُلُّ منهما، وإنْ على نحو غير مُتعادل، فُرَصُ أَنْ يَسِمَهُ بسماتٍ تُساوق هُوِّيته ورؤيته للعالم وللدَّور الذي يراهُ لنفسه فيه، في التَّشكُّل عبر سردٍ يَصُوعُ حكاية تتكوَّن من نحو مائتين وثمانين كلمة فحسب. وهُنا، أيضاً، تَتَبدَّى صالحة وهى تنسجُ علاقاتِ إنسانيَّةً تتسمُ بالألفة والحميَّمية، وتبثُّ مَشَاعِرَ مُتَغَايرةٍ أُخْرَى، مع «وادى أبو هندى» ومع

ما هو مبذولٌ أمامها من مكوناته التي الذى بُنيت منه؛ المدرسين والمدرسات وقطيع النِّعاج والأغنام وعلى رأسها، جميعاً، الخَروفُ المُجَنَّحُ «حَنْتُوش»؛ الأوانى والأوعية التي تستعملها في حَلْب النعاج ومعالجة الحليب وصُنْع الجبن؛ وكذلك مع من كانَ موجوداً مِنْ قَبْلُ في هذا الحيِّز وغاب ليسكن الذَّاكرة: مع أبيها القابع في السَّجن منذُ ستُّ سنوات؛ أو مع من يُتاحُ لها أنْ تتواصل معهُ من النَّاس



وكذات إنسانتة ناطقة لنصِّ مَكْتُوب، وكابْنَةِ حَيَاةٍ، بوضع اسمها في مركز الدَّائرة التى على محورها تتحرَّكُ جميع أقطاب شكة علاقاتها مع نفسها ومع آخريها من الكائنات والموجودات والأشياء والنَّاس: «اسمى صالحة»، ثُمَّ تشرعُ في الانتساب إلى أوَّل ما يبدو أنَّها تفخرُ بالانتسابِ إليه؛ أي إلى المعرفة



القاطنين أحيازاً مكانيَّة قريبة لا يُمكن الوصول إليها إلا عبر سُلوك طُرق وَعِرة مُنِعَ تعبيدها: «أهل المدينة» الذين إليهم تبيع ما تصنعهُ من جبن، أو الذين تزورهم في بيوتهم، لعمل أو لغرض آخر، فتعرفُ خلال

هذه الزيارات ما لا يُمْكِنُهَا معرفته، أبداً، إنْ هى ظلَّت رهينة «وادى أبو هندى» المحكوم بعض آخريها: المدرسة؛ القصب باحتلال استعماريِّ عنصريٍّ، إحلاليِّ بغيض، وزملاء الدراسة؛ الخيمة وأفراد الأسرة يُحِيلُهُ إلى مَحْضِ قَبْوٌ جحيميٌّ. ثنائيَّة الخير وَالشرِّ: صِراعُ أَرْلِيُّ على نقيض القطب الإيجابيِّ الخَيِّر، المُتعدِّد الأطراف، وفي سياق نوع من الاشتباك

الحيِّز المكانى، يتبدَّى «الجنودُ الأشرارُ»، موسومينَ، هُويَّةً وسُلوكاً، بما يُصْدِرُونَهُ، أو يُنفِذُونه عَنتاً وقَسْراً، من أوامر إغلاق وإعلانات حظر ومنع: «أعلنوا أنَّ أرضَنا منطقةٌ عسكريَّةٌ مُغْلَقةٌ»، وهم «يمنعوننا من تعبيد الطَّريق»؛ وما يقومون به من أعمال عُدوانية وممارسات قسريَّة كريهة؛ كأنْ يتدرَّبوا باستمرار على»إطلاق النَّار في منطقة الزِّراعة»، وأنْ يُمْعِنُوا في «إطلاق الرَّصاص في اللِّيل»، وفي زرع الأرض بالألغام، يتبدُّونَ كاستعارة دالَّةٍ على سلطة الاحتلال العسكرى الأجنبى وممارساتها العنصرية الاستبدادية التى تُغْلِقُ أبواب الحياة لِتُسَيِّدَ القحط والشِّر وتنشرَ الموت، أى على القطب النَّقيض في شبكة علاقات صالحة التي يُجَسِّد القطب الذي تنتمي هي إليه فكرة الحياة ومبدأها المفتوح على الخصوبة والخير، وذلك على نَحْو يضيءُ، منذُ البدء، المبدأ الفكرى الإبداعي، المؤسّس على ثنائيَّة الخير والشِّر، الذي حكم انبثاق حكاية الخُرُوف المُجنَّح «حنتوش»، وأسهم، بفاعليَّة قصوى، في تشكيل نسيجها ونسج العلاقات الفنِّية، الظَّاهرة والخفيَّة، القائمة بين جميع مُكوناتها وبُناها، لينشر في سماوات فضائها النَّصىِّ، أو في أثير فضائها القوليِّ، خيوطَ شبكاتٍ دلاليَّة لا تنى تَنْسُجُ، وتبثُّ، ما لا يتناهى من القيم والرُّؤى والمعانى والدلالات.

الدَّامي على أحقيَّة الوجود في هذا

ولسنا في حاجةٍ لأنْ نُذكِّرَ، هُنَا، أنَّ هذه الثِّنائية الصِّراعِيَّة الحاسمة، أي ثُنائيَّة الخير والشَّر، هي الثُّنائيَّة التي تحكمُ صراع الحياة والحضارة مع نقائضهما، وهي التي

حكمت ولم تزل تَحْكمُ، كمبدأ إبداعيِّ، انبثاق المأثورات الشَّعبيَّة وتطوُّرها بجميع أنواعها وأنماطها المتعددة الأشكال والتَّجلِّيات، وما ذلك إلا لما يُميِّز هذه الثِّنائيَّة الحياتيَّة التأسيسيَّة الكُبرى من قابليَّة للانشطار إلى ثنائيًات تربو على الْحَصْر، وتظلُّ، مهما تعدُّدت وتغايرت أو تنوَّعت وتباينت، مسكونةً بجوهرها العميق المسكون، دائماً وأبداً وعلى مدى الصَّيرورة، بشوق الحياة إلى تجلُّ أعلى وتوق الإنسان إلى كمالُّ على تبادل الوُعُود وتقاسم الرُّؤي مع

#### نُحْنُ مِنْ عَالِمٍ وَاحِدْ

ۇجوديٍّ مُحْتَمَلْ.

إزاء واقع قاتم كهذا الذي لم تُسْهِبْ حكاية «حَنْتُوش» في توصيفه، وإنما ألمحت إليه على نحو يُتيحُ للقارئ والسَّامع إمكانيَّة إدراك أبعاده وتقصًى تأثيراته وعقابيلة المأساوية الفادحة، ولا سيما تلك التى تُهدِّد هُويَّة، بل وجود، جماعة بشرية تنتمىً إلى هُويَّة وطنيَّة إنسانيَّة جامعة ذات حضارة وثقافة وتراث شعبئ زاخر، وتواصل تاريخيِّ راسخ وعميق مع أرضٍ صَيِّروها وطناً؛ لم تجد الطُّفلة صالحة، التى لم تعثر فى فضاء الحيِّز المكانى الضَّيق الذي تقطنهُ الآن على طائر ذي جناحين تَحْمِلُ نفسها عليه، أو تُحَمِّلهُ رسالتها إلى العالم، إلَّا مُخيِّلتها الطَّفليَّة الخلَّاقة المُخفِّزة بعلاقة حميميَّة خاصَّة تجمعها بـ»الخَّرُوف حنتوش» وسيلةً للهروب بعيداً عن هذا الواقع الكريه، باتجاه «لشبونة»؛ الحيِّز المكانى الذي أرادت أنْ تُوجِّه منه رسالتها إلى العَالمِ، بعدَ أَنْ أَكَّدتْ فى رحابه تفوُّقها وجداراتها بالحياة: إنَّها تُشكِّلُ، مع الخروف المُجَنَّح «حَنْتُوشْ» الذي تَولِّي حراسة المرمى، فريقاً يُلاعبُ ميسى، صاحب الأهداف الكبيرة، وفريقه ذائع الصِّيت، لساعاتٍ طَويلةٍ، فَتُسَجِّلُ في مرماهم خمسة أهداف، فَيُعجِبُ ميسى بها وبحنتوش ويعرض عليهما الانضمام إلى فريقه، فيرفضان، لا لسبب إلا لحرصهما

على العودة إلى «وادى أبو هندى» الذى هو،

بالنسبة إليهما، قلب الوطن، لأنَّه مسقط وعد میسی بأنْ «یزور (وادی أَبُو هندی) بعد رأسيهما الذي يتوقان إلى تخليصه من الجنود الأشرار وممارساتهم السُّوداء، لجعله، كما كانَ منذُ بدء الزَّمان وعبر توالى الحضارات، مجالاً حيويًا للحياة الحقّة.

قبل أنْ تهمسَ في أَذُنيً «حَنْتُوشْ» أنْ اخْرِجْ جَنَاحَيكَ الخَفَّاقين من تحت الصُّوف، وافردهما لِتَحْمِلَنِى إلى أرض «الوطن»، تحرصُ «صالحة»، كما «حَنْتُوش»، «میسی» وفریقه؛ وکأنّما هما یتبادلان الوعود مع الإنسانيَّة الحقَّة في أسمى



ثُنائيَّة الخير والشَّر، هي الثِّنائيَّة التي تحكمُ صراع الحياة والحضارة مع نقائضهما، وهى التى حكمت ولم تزل تَحْكمُ، كميدأ إبداعيِّ، انبثاق المأثورات الشَّعبيَّة وتطوُّرها بجميع أنواعها وأنماطها المتعددة الأشكال والتَّحِلِّيات، وما ذلك الا لما يُميِّز هذه الثِّنائيَّة الحياتيَّة التأسسيَّة الكُبرى من قابليَّة



للانشطار إلى ثنائيَّات تربو

على الْحَصْر

تجلياتها. أوَ ليستْ الرِّياضةُ، في حقيقتها وجوهر رسالتها، منظومةُ مبادئَ وأخلاقً وأنماطِ سُلوكِ إنسانيَّةِ نبيلةِ وساميَّة؟! وعلى هذا المعنى، يُحْمَلُ، فيما أحسبُ،

حِصنٌ نُفسِيٌّ ومِعْراجُ رُؤيَاويٌ

سنتين» وعليه أيضاً يُحملُ وَعدُ صالحة

وحنتوش المتعدِّد المكونات والأبعاد،

والمُؤسِّس على وعد ميسى مُتَضَافراً مع

سعيهما الدؤوب لإدراك الهدف عبر مُقاومةٍ

خلَّاقة ومبدعة للواقع الأسود القائم في هذا

الوادى: «سَنُقِيمُ مُونْديَالِ 2014 فِي (وَادِي

أُبُو هِنْدى)، سَنُنَظِّفُ مَعَاً الْأَرْضَ مِنَ الْأَلْغَامِ،

وسَنَبْنِى أَكْبَرَ مَلْعَبِ فِي الْعَالَمِ، وَسَنُسَمِّيهِ

«مَلْعَبَ حَنْتُوشْ»، وسَيَكُونُ الْخَرُوفُ شِعَارَ الْمُونْديَال»، وعندها، سيستعيد الوادى

حقيقته إذْ يتحوَّلُ من قبوٌّ مُعتمِ إلى وادٍ

مُجَنَّح منفتح على ابتكار الحياة، وسنكونُ

«نَحْنُ جميعاً بانتظاركم» أيُها الإنسانيون

وإلى ذلك، لا تكونُ مكوّنات القصّة

وشُخوصها الرئيسة، جميعاً، إلَّا رُموزاً

مُتواشجةً تنبغى قراءة دلالاتها في سياق

السَّعى الدَّؤوب لإنجاز هدف الحكاية

الأسمى، وتأمين وصول رسالتها الفِلَسْطينيَّة

الرَّاسخة في الإنسانيَّة إلى الإنسانيَّة

الجوهريَّة بأسرها، تلك التي يتوجبُ عليها

أَنْ تُسْهِمَ في إنجاز هذا الهدفِ، تَجْلِيةً

لحقیقتها، ولوضع حدٌّ لانحدارها، مع

استمرار تقاعسها عن الإسهام الفعليّ في

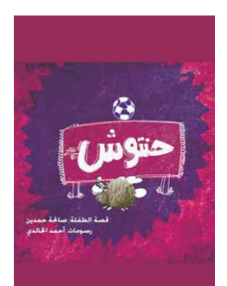
إنجازه، نحو مهاوى تكسبها سمات نقيضها

الفادح: التَّوحُّش الاستبداديِّ الظَّلامي

في هذا العالم.

هكذا، لجأت صالحة إلى رحاب المأثورات الشَّعبية التي هي مكوِّنٌ رئيسٌ من مكونات ثقافة شعبها وأُمِّتها وأهل وطنها، فوجدت فيها، ولا سيَّما في جُزْءٍ صَغِير من بُنية الحكاية الخُرافيَّة وفي جزئيَّة أصغرُ من طُقُوس السِّحْر، حصناً نفسيّاً منيعاً يُمَكِّنها صُعُودُ أَدْرَاجِ أَبْرَاجِهِ العَالِيَةِ مِنَ الإطلال، من خلف كُوَاها الخياليَّة، على واقع قَبْويِّ قاتمِ يَحْكُم حياتها ويفرضُ نفسهُ على مصيرها نقيضاً لإرادتها!

وهكذا، صَعَّدت صالحة عذاباتها الفادحة،



وأزاحت، عبر المخيِّلة الطِّليقة، سَقْفَ الدِّيْمَاس وجدران القبو المتكلِّسة الرَّطبة، إذْ صار لِلْخَرُوفِ، هذا الحيوان المُسَالمُ المُهيَّأُ للذَّبح قُرباناً لآلهة غضبي، أو لحماً شَهِيًّا يُطْعِمُ أسيادَ النَّاسِ وميسوريهم، ويُفْتَرِّضُ أَنْ تَسَدَّ رائحةُ شِوَائِهِ رمقَ المُعْوِزين من جَوعى النَّاس، اسماً هو «حَنْتُوش»، وصارَ بمقدور هذا الحَنْتُوش، وقد تَأَنْسَنَ وصار ذاتاً تعى نفسها ولها آخرُ تقيمُ علاقةً تفاعليَّةً معه، أنْ يَطيرَ مُحلِّقاً بنفسه وآخره في فضاءاتٍ هي نقيضُ القبو الذي تُطفئُ عتمته أنوارَ الرُّوح، وأنْ يَذهبَ مع آخَرهِ إلى آخِر أرضٍ، وإلى أبعد مدى، بحثاً عن حُرِّيَة متأصِّلة في وجود الكائن، وسعياً لاهباً نَحْوَ واقع ممكن موسوم بالحياة والحرية والكرامة الإنسانيَّة، وباحترام حُقُوق الإنسان والطّبيعة والكائنات وجميع الموجودات، وبعدم استلاب الأجيال البشرية الآتية من المستقبل حقوقها الإنسانيَّة الطّبيعيَّة المُتَأْصِّلة في فِطرة الإنسان، وذات الدَّلالة على مَغْزَى الحَيَاة.

لا شيء في قصَّة صالحة والخروف المُجَنَّح «حَنْتُوش» مجانىٌ بلا وظيفةٍ فنيَّةِ أو بلا دلالة رمزيّةٍ ومعنى. وليس فى مكوناتها ما هو عصىٌ على الإدراكِ،

أو يُجافى واقع الحال الذي تقول القصَّة بعضَ ملامحه، كما ليس في رموزها ما هو غامضٌ، أو خُرافيٌ، اللَّهم إلاَّ جَناحيَّ «حَنْتُوش» السِّريين اللَّذين يُخَبِّنُهُمَا دَاِخلَ الصُّوفِ الأسود، ولا يُخْرِجْهُمَا إلا حِيَن تهمسُ صالحة فِي أَذْنَيهِ أَنْ يَفْعَلَ. ولعلَّ في هذا ما يقول لنا، وإنْ على نَحْو رمزىٌّ مُفْعَمٍ بالدَّلالات، إنَّ مقاومةَ الاستبدادِ لا تَذْوَى ولا تَزُولُ، أبداً، إنَّمَا قد تكمنُ داخل «الصُّوف الأسود» في انتظار نضوج اللَّحظة المواتية للشُّروع في تحليق نبيل يَنْشُدُ الحُريَّةَ إِذْ يُدْرِكُ واقِعَ حَالَ الوطن، فيُلامسُ جوهرَ الهُويَّة الإنسانيَّة ويَسْعَى، بدأب، لاجتيافها وترسیخ حضورها فی رحابه.

ثمَّ ألا نقرأ في هذا التركيب المجازيِّ المُوَسَّع دلالةَ أنَّ «الخِرافَ والنَّعَاجَ البَشَريَّةَ»، التى تبدو مستسلمة لأقدارها السُّوداء تحت وطأة استبداد باهظ وجهل عميم، لا تُفارق فطرتها الإنسانيَّة، وإنَّما هى تستجيبُ، في لحظة وعيٌّ مُضِيءٍ، إلى مقتضياتها، فَتَشْرَعُ في تفريخ أجنحةٍ داخل الصُّوف الأسود الذي يُغطِّيها، وفي تغذية هذه الأجنحة الصَّغيرة، وتقويتها، وتعزيز صلابتها، وتدريبها على الطَّيران إلى أعلى عُلُوٌّ مُمْكِن، لتكون قادرة على التَّحليق الحيويِّ، المُقَاوِم للاستبداد، والمُثَابِر على نُشْدَان الحريَّةِ والكرامةِ الإنسانيَّةِ وتوسيع

#### ناقد من فلسطين مقيم في براتسلافا

(1) تجرى هذه المُسابقة في البلدة الإيطاليَّة سيسترى ليفانتي Sestri Levante على نحو سنوئ منتظم منذ العام 1967، وهي تمتاز بالتركيز على أدب الأطفال وحكاياتهم الخرافيَّة (المتخيَّلة) التي لم يسبق نشرها. وتتولِّى هذه البلدة الإيطاليَّة، عبر بلديتها، تنظيم المُسابقة والإشراف على جميع الأنشطة المتصلة بها، وإعلان نتائجها في «مهرجان أندرسون» الذي تنظِّمه سنوياً، احتفاءً بالفائزين

فرديًا، ومن جميع الأعمار، وتكريماً مُتجدِّداً

للكاتب الدنمركى «هانز كريستيان أندرسون»

الشَّهير بالقصص والحكايات الخرافية التى

كتبها للأطفال وصارت، مع مرور الزِّمن، ينابيع

إلهام إبداعى متجدِّد. ويُذكرُ أنَّ أندرسون كان قد زار بلدة سيسترى ليفانتى، فى نحو العام

1883، ورأى فيها ما يُشبهُ «أرض الأساطير»

(2) بعد فوزها بالجائزة، قالت صالحة حمدين:

«الواقع الذي أعيشه ألهمنى كتابة هذه القصَّة»،

وقالت: «لقد اعتدتُ أَنْ أَفَكِّرَ دائماً، وأَنْ أَخلُم، في

أنْ أعيش حياة أفضل في هذه المنطقة». ويُذكر

أنَّ «صالحة» قد شاهدت بأمِّ عينيهاالبلدوزارات الإسرائيلية وهي تهدم «بيت الأسرة» الكائن في

«وادى أبو هندى» المُدرج ضمن المنطقة «سى»

من مناطق الضَّفة الغربيَّة المُحتلَّة التي يُسيطر

عليها الجيش الإسرائيلي على نحو مُطلق، والتي

لا ماء للشُّرب فيها ولا كهرباء. وقبيل هدم البيت،

كانت صالحة قد شاهدت، وهي في نحو السابعة

من عمرها، اعتقال أبيها «سليمان حمدين» (البالغ

44 عاماً من العمر)، من قبل الجيش الإسرائيلي،

ليقضى حكماً بالسِّجن لمدة خمسة وعشرين عاماً في سجون الاحتلال الإسرائيلي. وفي

إشارةِ إلى هاتين الواقعتين، تقول صالحة إنها

تتوقُ إلى زيارة أبيها في سجنه لتخبره بشأن

الجائزة التى فازت بها. وبشأن لقائها وحَنْتُوش

لاعب كرة القدم البرشلونيّ الشَّهير، أونيل

مِيسِى، الذي هو الشَّخصيَّة الثالثة في الحكاية

الخرافيَّة المُسمَّاة «حنتوش»، فإنَّ صالحة تقولُ إنَّها قد سمعت به، لأوَّل مرَّة، قبل وقتٍ قصير

من كتابة هذه الحكاية، وذلك»عبر التليفزيون،

وعبر قراءة الصُّحف اليوميَّة، أثناء زيارة لإحدى

الأسر في مدينة «نابلس» الواقعة في شمال

الضَّفة الغربيَّة. ورغم حصولها على الجائزة،

فإنَّ صالحة تؤكِّد أنها لا تُفكِّر في مغادرة بيتها

(الخيمة) وذلك «على أمل أن يُصبح الخيال

حقيقةً، وأنْ يتم الالتفات إلى هذا المكان، ليكون

للإطفال مكانٌ يلعبون فيه؛ مكانٌ يحلُّ محلَّ

الملاعب المُرتجلة، أو محلِّ حقول الألغام التي

تملأ المكان»، كما تقولُ الحكاية، وكما قالت

صالحة، وكما قال عمُّها الفخور بها، مختار مُحمَّد

حمدین، فی سیاق مقابلات منشورة فی صحف

ومجلات ومواقع إلكترونية عديدة، أنظر مثلاً:

http://www.timesofmalta.com/articles/)

view/20120820/world/Tough-

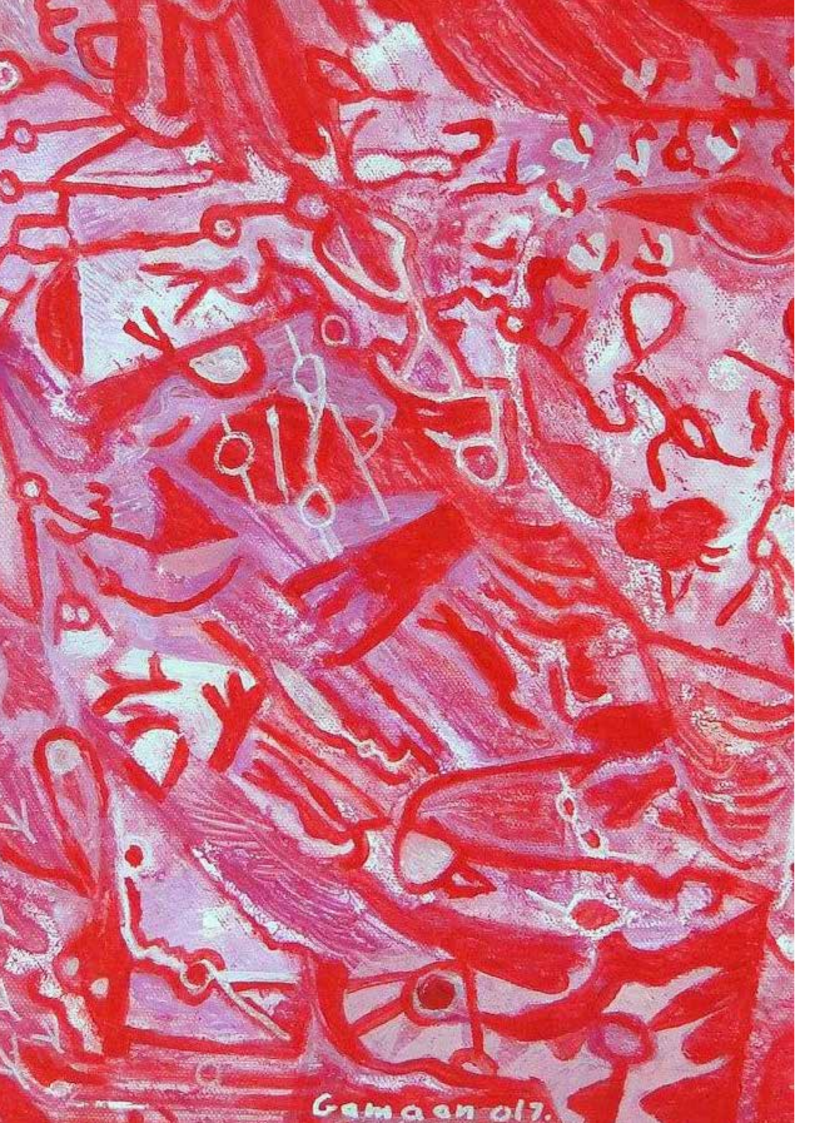
Bedouin-life-wins-teen-a-fairy-tale-

award.433644

التى استلهم ينابيعها فى قصصه وحكاياتة.

مداراتهما إلى أبعد أرضٍ وأعلى سماء!

من مُؤلِّفي الحكايات الخرافيَّة، جماعيًّا أو





يراوح العرب اليوم في حالة من التردي الاجتماعي والسياسي والثقافي العا<mark>م في واقع تس</mark>ارعت فيه الخضات الكبري والتحولات، وعصفت به المفاجآت من كل نوع، إلا مفاجأة الانتقال السعيد إلى دولة القانون <mark>والحقوق المدني</mark>ة و المؤسف أن المراوحة فى سوء الأحوال، بل والنكوص الفكري ظلا يتسابقان في مضمار واحد مع أشواق التغيي<mark>ر واللحاق بركب المستقبل في تطلعات الأجيال</mark>

وما واجهه العرب من تحديات وجودية خلال المئة سنة الأخيرة، أمةً وثقافةً، وضعَت أسئ<mark>لته مرارًا تحت</mark> «مشرط» مثقفين ومفكرين لتقصّى أبعاده والتعمق في أسبابه.

لم تعد الأحوال السيئة في حاجة إلى إثبات بعدما حافظ العرب لعقود على مواقعهم المُتدنية المُتخلفة عن ركب الحضارة. لكن بحث سبل الفكاك من الوضع الذي عززته عوامل مُعقدة ومُتشابكة جغرافية وسياسية وثقافية واقتصادية لا يزال ضرورة مُلحّة لم

ثمة أطروحات فكرية متعددة ومتباينة تستشرف أفق الحل والانعتاق من أزمات العرب الحضارية التي جعلتهم قابعين في أسفل الركب وممعنين في تخلفهم وترديهم، دون وجود بادرة أمل حقيقية تُمثل طوق النجاة من تلك الأزمات المتتالية والمُستفحلة، حلول ربما اختلفت باختلاف فهم وإدراك أسباب المشكلة. وفى كثير من الأحيان كانت الاستراتيجيات المطروحة يجافى بعضها الآخر، وكل تصور يطرح نفسه باعتباره الخلاص الأمثل.

وبينما تبحث «الجديد» في هذا العدد تلك الإشكالية وتعيد طرح السؤال في قضايا الواقع العربي المتردي، كان لهذا الحوار مع المفكر والاقتصادى المصرى جلال أمين، أهمية خاصة؛ تنبع ربما من كون أطروحاته مغايرة لكل ما سلف من أطروحات فى المسألة؛ فالمشكل الرئيسى المتعلق بالتخلف العربى له منظور مغاير في رأى المفكر الثمانيني يجعله ربما أخف وطأة وأكثر احتمالًا بغية تحقيق هدف له الأولوية في نظره وهو «تجنب الشعور بالعار».

لا ينكر جلال أمين أن العرب اليوم في أحوال سيئة، لكنه يرفض أن يسمهم بالتأخر أو التخلف، فالتقدم والتأخر ليسا سوى خرافة فى رأيه خصوصًا مع إصراره على أن التقدم التكنولوجي فى الغرب لا يعنى أنه متقدم بالضرورة. يُلِح أمين على الفكرة، مراراً، فى كتاباته «نحن فقراء ولكن هذا لا يعني أننا متخلفون. هم متقدمون علينا في التكنولوجيا ولكن في الحياة أشياء أخرى غير إنتاج السلع. أما التخلف فهو ليس إلا الشعور بالعار».

أفكار جلال أمين تتمحور حول رفضه لما أفرزته العولمة من تقارب بين دول العالم وضياع للهويات والخصوصيات الثقافية، ومن ثم فكثير من أوجه الضعف أو سوء الأحوال العربية يمكن رده إلى تأثيرات خارجية تارة إلى الاستعمار وأخرى إلى الغزو الثقافى وسعى الدول الكبرى لفرض هيمنتها على الدول العربية. وانطلاقاً من هذا التصور، فإن العرب لا يلومون سوى الدول المُستعمِرة التي أودت بالأحوال إلى ما هي عليه الآن، بعيدًا عن أيّ إدانة للذات العربية أو تحميلها المسؤولية بأي شكل عما آلت إليه أحوالها!

ولكن ألا تضعنا هذه الرؤية في دائرة مفرغة تجعلنا نبحث في سوءات الحضارة بدلًا من البحث في سوء أحوالنا، وفي سبل الخروج من مستنقع الجهالة؟ هل بات كثير من المثقفين العرب مصاباً بداء الغرب، إما في انبهار مرضىً بمظاهر حضارته، أو في رفض كامل له يُحمِّله المسؤولية عن جلِّ مشاكل مجتمعات الشرق؟ إلى أين يمكن أن نصل فى نقد الحضارة الغربية، فى وقت تتعاظم فيه أزماتنا ومشكلاتنا العويصة، بل وانهياراتنا؟ هل الأولوية فعلًا يجب أن تنصبّ على مجابهة المجتمع الاستهلاكى ورفض العولمة ومؤسساتها، بينما المجتمعات العربية لا تزال غير قادرة على بناء المؤسسات الحديثة والفكاك من سطوة استبداد ديني وآخر سياسي؟

هذه الأسئلة ولَّدها الحوار مع المفكر المصرى الثمانيني جلال أمين وقد رأينا من المهم أن نمكَّنه من طرح رؤيته الفكرية على طاولة النقاش بالموازاة مع جملة من المقالات الفكرية في ملف حول «حاضر العرب وسؤال المستقبل». وهو حوار تواصل فيه «الجديد» وللعام الثالث حواراتها مع أهل الفكر فى جملة من القضايا المتعلقة بالتفكير العربى والخطابات الفكرية فى علاقتهما بالواقع المتفجر والوقائع المأساوية التى يشهدها العرب فى لحظتهم الحاضرة.

قلم التحرير



الجديد: في كتابك «خرافة التقدم والتأخر» ثمة نقطة محورية تسعى لإثباتها مفادها أن ما حققته الحضارة الغربية من منجزات علمية وتكنولوجية لا يعنى تقدمها بالضرورة وتخلف من سواها، وأن ثمة مسائل متعددة يمكن من خلالها قياس التقدم أو التأخر من أهمها الخصائص الثقافية الوطنية. أليس من الإجحاف تجريد ما حققته الحضارة الغربية من إنجاز أو تقدم إنسانى بإرسائها لمبادئ العقلانية ونسبه فقط للمنجز التكنولوجي فيما حققت تلك الحضارة منجزات أوسع في الإطار الإنساني الأشمل؟

أَمِينَ: قد يكون لديك حق في اعتراضك، ولكني أظن أن افتتان العرب بالغرب كان سببه أساسًا تقدمهم التكنولوجي، صحيح أن التقدم التكنولوجي في الغرب جاء معه تقدم علمي وفكري وأخلاقى في أحيان كثيرة، لكن تقدم الغرب أظنه بدأ أساسًا بتقدم تكنولوجى منذ الثورة الصناعية أواخر القرن الثامن عشر. قبل ذلك لم تكن الفجوة ما بين العرب والغرب كبيرة أو ملحوظة، حتى في عهد محمد على لم يكن واضحًا جدًا أن الغرب متقدم بشكل كبير عن العرب.

كنت أقرأ فى كتاب للمفكر اللبنانى شكيب أرسلان بعنوان «لماذا تأخر المسلمون؟ ولماذا تقدم غيرهم؟» والذي يردّ فيه الأمر إلى ضعف الإرادة، فحينما تضعف إرادة الأمة يضعف ويتدهور كل شيء، وهو هنا ينفي أيضًا أن يكون سبب تدهور حال العرب

> تخلفهم التكنولوجي، فالإرادة العربية أصابها ضعف شديد في فترة ما، ولا تزال ضعيفة حتى الآن، وعندما تضعف الإرادة ینهار کل شیء.

> إذن فالإرادة لها دور كبير يُبيّن أن استرداد التقدم أو الحصول عليه ليس مستحيلًا. المرض نفسى أكثر منه مادى، صحيح أن التقدم التكنولوجي أدى إلى تقدم في مسائل أخرى كثيرة لكن التقدم التكنولوجى نفسه يعتمد على أشياء نفسية أعتقد يمكن الحصول عليها.

> هناك مفكرون أكثر ميلًا لرد حالة الإخفاق إلى خلل في التكوين العربي، ولكني لا أعتقد بصحة هذا الزعم خصوصًا وأن العرب كانوا في وقت ما أعظم أمة في العالم وبالتالى لا يوجد شيء في العقلية أو النفسية العربية تمنعهم من الخروج مما هم فيه، طبعا يبدو الآن أنهم مليئون بالأمراض لكن ليس من الصعب علاجها.

ولا يمكن الجزم بما يقال من أن العقلية العربية أكثر ميلًا بطبيعتها للفكر الغيبي والخرافي؛ فأوروبا في العصور الوسطى وحتى القرن الثامن عشر كان يسيطر عليها التفكير الغيبي، التفكير غير العلمى كان موجودًا في الغرب إذن وليس صفة في العقل العربي، مع ذلك عرف الغربيون كيف يتخلصون منه. يمكننى التأكيد على أن التخلف الاقتصادي تحديدًا يجلب كل الأشياء السيئة ومنها حتى ضعف الإرادة وبالتالى نقطة البداية في رأيي تكون بحدوث إصلاح اقتصادي.

الجديد: تقول إن البداية تكون بإصلاح اقتصادى رغم ما قلته في كتابك «خرافة التقدم والتأخر» من أن الانتقال من مرحلة متخلفة اقتصاديًا إلى مرحلة متقدمة اقتصاديًا لا تعنى بالضرورة الانتقال من حالة ثقافية متدنية إلى حالة ثقافية

أمين: لا أذكر أنى قلت هذا، أعتقد دومًا بأن التغير الاقتصادي مهم جدًا. من الجائز أن يكون ما قصدته أن المسألة تحتاج بعض الوقت، فليس كل تقدم اقتصادى يكون معه تقدم فكرى ولكنى أرى أن كل تقدم فكرى عادة يسبقه تقدم اقتصادى مستمر لفترة

المفكرين الأوروبيين؛ بعضهم يرى أن النهضة حدثت بالانتقال

لا يمكن الجزم بما يقال

من أن العقلية العربية

أكثر مىلًا بطبيعتها للفكر

الغيبي

التخلف الاقتصادى

تحديدًا يجلب كل الأشياء

السيئة ومنها حتى ضعف

الإرادة

من الكاثولكية إلى البروتستانتية، والبعض يرى أن التقدم الاقتصادى كان المحرك الأول. أرى أنه تاريخيًا في عصر النهضة الذي مرت به أوروبا من القرن 15 إلى القرن 18 ظهر مفكرون دعوا إلى تغيير النظرة إلى الإنسان باعتباره غير مسلوب الإرادة عكس ما كان سائدًا في العصور الوسطى. وأنا أكثر ميلًا لاعتبار هذه الأفكار نتيجة لنمو التجارة في تلك الفترة، ومع نموّها بدأ التغير في نظرة الإنسان لنفسه وبدأت الغيبية تضعف، لأن التجارة تُبين قدرات الإنسان في إحداث التغيير وإمكانية أن يكون هو المسيطر على مصيره ومن هنا بدأ عصر النهضة الذى أدى إلى الثورة الصناعية وتقدم

النهضة الأوروبية على سبيل المثال، هناك خلاف مشهور بين

العلوم والتكنولوجيا إلى آخره.

ورغم توافر الموارد الاقتصادية في بعض الدول العربية كدول الخليج مثلًا إلا أن ثمة فرقًا كبيرًا بين الثروة بدون جهد

والثروة التي تأتى بعد جهد. التجارة في أوروبا كانت مصحوبة بجهد وتضحيات، أما الثروات التي تأتي منحة فهي منح من الطبيعة لم يبذل فيها جهد فهي لا تكون دائماً مدخلاً إلى النهضة. توصيف الحالة العربية الآن ليس سهلًا. في الخمسينات والستينات نُقِل العرب من حالة الركود الطويل جدًا إلى بداية نهضة. في مصر الأمر كان واضحًا، حينما قامت الثورة العسكرية عام 1952 كانت مصر تعانى من تدهور الأحوال منذ قرون والطبقة المتوسطة صغيرة جدًا. ما حدث في تلك الفترة من إصلاح زراعى واتجاه نحو التصنيع ساهم في زيادة الطبقة المتوسطة، وهذه الطبقة لها طموحات وديناميكية تؤثر فى الحياة الثقافية بشكل أكبر من الطبقات الدنيا أو العليا. في تلك الفترة كان لدينا أمل أن يحدث تقدم في كل الدول العربية، ولكن ما حدث بعد ذلك خصوصًا بعد هزيمة 1967 تمثل في

الجديد: تحاول من خلال الكتاب ذاته إقصاء تهمة تم إثباتها ربما منذ سنوات بعيدة؛ هى مسألة التخلف أو التردى الحضارى الذي يقبع فيه العرب ومن ثم فإن الخطاب المُقدّم في هذا الكتاب وفى كتابات أخرى لك منشغل أكثر بالتبرير والنفى بدلًا من محاولة الانشغال بشبل التقدم.. لمَ كل هذا الإصرار على نفى ما يثبته الواقع بدلًا من بحث سُبل الخروج منه؟

تهاوى الطموحات والإصابة بالقنوط وفقدان الثقة بالنفس،

وأظن أن هذه الحالة لا زالت مستمرة حتى الآن.

أمين: أرى أن الأمرين على نفس القدر من الأهمية، لكن إصراري على نفي التخلف هو محاولة أعتقد بأنها مهمة لتجنّب ما أطلقت عليه «الشعور بالعار»، لأنه إن كان هناك خطأ فينا كعرب لن يكون هناك أيّ أمل. وللأسف كثير من مصلحینا عبر ما یقرب من مئتی سنة کان لهم رأى سلبي جدًا في العقلية العربية مثل زكى نجيب محمود الذى كان يحتقر العقلية العربية ويسعى لتمجيد أكثر من اللازم لكل شيء غربي، طه حسين كان أيضًا حريصًا على هذا الفكر لكن بدرجة أقل. والدى أحمد أمين أظن أنه لم يقع فى هذا الخطأ وكانت لديه رغبة فى الجمع ما بين الحسنيين؛ الأخذ بأساليب التقدم والتكنولوجيا دون أن نفقد الثقة في التراث، وأنا ميال إلى هذا الموقف لأن فقد الثقة بالنفس يفسد كل شيء.

الجديد: لكن زكى نجيب محمود في كتاباته الأخيرة تخلى عن هذا الاتجاه وصار أكثر ميلًا للملاءمة التي تتحدث عنها..

أمين: نعم هذا صحيح، لكنى أظن وقد أكون مخطئًا أنه لم يكن مخلصًا تمامًا في هذا التحول، خصوصًا وأنه بدأ يكتب هذا في سبعينات القرن العشرين مع صعود التيار الإسلامي، أما موقفه الحقيقى فهو تمجيد الغرب على حساب الثقة في الحضارة العربية.

#### الجديد: هل ثمة اختلاف فكرى جوهرى بينك وبين والدك المفكر الراحل أحمد أمين؟

أمين: هناك اختلاف بسبب الجيل. والدى كانت معرفته بالتراث أضعاف معرفتى بسبب نمط تعليمه حيث تعلم الإنكليزية وهو كبير، ولم يكن يقرأ كثيرًا من الكتب المكتوبة بالإنكليزية، أما أنا فالعكس؛ معرفتى بالتراث ضعيفة وأقرأ أكثر بالإنكليزية. كلانا لديه نقطة ضعف. أما نمط التفكير فأعتبر نفسي قريبًا من طريقة تفكيره لكن الفرق في الدرجة؛ درجة المعرفة بالتراث والفكر الغربى.

الجديد: الخصائص الثقافية الوطنية، التي تُلح على الحفاظ

عليها من محاولات الإقصاء أو التغريب والتى أوضحت أنها عانت من سلسلة متتالية من الإهانات على أيدى الاستعمار ثم سياسات الانفتاح الاقتصادى وغيره. ما الأهمية المحورية التي تتحقق جراء الحفاظ على أصول ثقافة جرت إهانتها، كما أوضحت أنت، وتشويهها حتى وصلت إلى وضعها السيء الراهن؟ وكيف تمكن قراءة ذلك الإلحاح في ضوء مشكلات الانغلاق الهوياتى وفشل الهويات المحلية فى إثبات قوتها وتأثيرها فى مواجهة التغيرات العالمية؟

**أمين:** أظن أن إجابتي ستتلخص في كلمة المسيح «ماذا ينفع الإنسان إذا ربح العالم وخسر نفسه؟». إذا فقدنا الثقة بالنفس فلا أمل. من جهة أخرى لا يوجد أيّ سبب يجعلنا نفقد الثقة في



## إن كان هناك خطأ فينا كعرب لن يكون هناك أيّ أمل

الأخذ بأساليب التقدم والتكنولوجيا دون أن نفقد الثقة فى التراث



التراث العربى لهذه الدرجة، لغتنا العربية



قوية وبديعة وقادرة على استيعاب الأفكار القوية والجديدة، واستعادة الثقة في التراث يمكن أن تنقذنا مما نحن فيه الآن. في الوقت الراهن يسيطر المستغربون على الثقافة العربية، هؤلاء الذين يقدّرون الثقافة الغربية بشكل زائد عن الحد. هذا لا ينفي أن لدينا الكثير من نقاط الضعف لكن نقاط الضعف تلك موجودة لدى كل أمة، والخطأ يكون بالاعتقاد أن ثقافتك هي الثقافة الوحيدة التي تستحق الحفاظ عليها، أو الاعتقاد بأنه لا بد من تقليد الآخرين.

لا بد من استعادة الثقة بالذات واحترام التراث الذي أعتقد بأنه لا توجد مشاكل فيه لكن المشكلة تكون في التمسك به لدرجة تعوق التقدم، ورغم وجود الانغلاق الهوياتي لدى البعض لكن ذلك لا يعني أنه نتيجة حتمية للتمسك بالتراث أو احترامه. والدي مثلًا وجيله من رواد الثقافة المصرية في القرن الماضي كانت لديهم فكرة الجمع بين التراث والمعاصرة، ودرسوا علوما غربية وتراثا واحترموا كليهما.

وفيما يتعلق بالموقف من الدين والهوية الدينية، هناك موقف عقائدي وموقف ثقافي؛ الموقف العقائدي يرى صاحبه أنه وحده يملك الحقيقة وما يطرحه غيره باطلًا، أما من الناحية الثقافية فكل دين يصبح جزءًا من التراث بلغته وقيمه الأخلاقية والاجتماعية إلى آخره. المتشددون والإرهابيون لا ينظرون للدين كمنتج ثقافي وإنما كعقائد ومسلمات، لكن ثقافيًا يمكن النظر إلى الدين كجزء من التركيبة النفسية للشخص وهذا ما يجب الحفاظ عليه.

دعوتي مثلًا للحفاظ على

اللغة العربية محاولة

لمقاومة ما أكرهه فى

العولمة،

لكن من أنا لتكون لدىّ

استراتيجية غير أن أستمر

فى الكتابة؟

الجديد: ثمة تركيز خاص في أطروحاتك على فكرة الهيمنة الغربية على الشعوب العربية والإسلامية والسعي الدؤوب لمحو الهوية الثقافية لها باعتبارها مسألة مركزية لتفسير كثير من الإشكاليات المعاصرة.. أليست نظرية المؤامرة في تفسير الأحداث محاولة لتجنب أيّ من أشكال إدانة الذات والرضوخ لخطاب المظلومية؟

أمين: مصطلح «نظرية المؤامرة» أراه سخيف جدًا، فليس كل ردّ لظاهرة إلى عوامل خارجية معناه الإيمان بوجود مؤامرة، لكن الفكرة أنه في حالة وجود طرفين أحدهما أقوى من الآخر من الطبيعي أن يسيطر ويهيمن ويؤثر الطرف الأقوى على الآخر الضعيف دون

أن تكون هناك مؤامرة بالضرورة.

أنا أكثر ميلًا بالفعل لرد الضعف العربي في كثير من الأحيان لقوى خارجية، لكنني أرفض الوصف بأنه مؤامرة، واعتقادي بأن كثيرًا مما يحدث لنا بتأثير قوى خارجية ليس غريبًا لأن من سنة الحياة أن الثقافة القوية والنشطة من الطبيعي أن تهيمن على الأخرى، لكن ما ينبغي أن تفعله الثقافة الأضعف هو أن تحاول أن تحمي نفسها من الهيمنة. قد يكون التفسير النفسي لذلك، إن أردتِ، ابتعادا عن إدانة الذات، لكن بعيدًا عن ذلك فهذا محاولة للحفاظ على قدر من الثقة بالذات.

الجديد: وهل مع هذا التصاعد الراهن في ظاهرة الإرهاب الذي اجتاح العالم بشكل أكبر مما سبق لا زلت على نفس قناعتك بأن «الإرهاب نفسه هو اختراع كبير تخيف به الإدارة الأميركية شعبها وبقية شعوب العالم» أم أن ثمة أسباب أخرى ترى أنها ساهمت في بزوغ وتوغل تلك الظاهرة؟

أمين: نعم أنا لازلت على قناعة بأن الإرهاب ليس صناعة محلية، ليس بالضرورة أميركية لكنها ليست عربية. الدول الكبيرة مثل أميركا لا تستطيع أن تعيش دون عدوّ. لقد اخترعوا الشيوعية في وقت سابق كعدوّ، بالطبع كانت الشيوعية موجودة لكنهم صنعوا منها شيئًا مخيفًا، وصوروا الشيوعيين على أنهم فزاعة، ولما انتهى الخطر الشيوعي اخترعوا الإرهاب. هذا يحقق لهم

أهدفا معينة تمكنهم من استمرار إنتاج الأسلحة وهو شيء مربح جدًا لتجار الأسلحة، كما تمكنهم من غزو بلد بحجة القضاء على الإرهاب أو السيطرة على دول مثل الخليج بحجة حمايتهم أيضا. كلمة إرهاب اختراع سخيف جدًا وسيء للغاية ويستخدم عادة لتبرير القهر.

فكرة تهديد الإرهاب للدول الأوروبية وللغرب عمومًا أجدها غير موجودة بشكل كبير، خصوصًا وأن ضحاياهم في الغرب ليسوا بنفس الكثافة العددية في الدول العربية. أما الفكر الأصولي والمتطرف فعلى الرغم من رفضي له إلا أنني أظن أنه لا يصنع إرهابًا بالضرورة؛ فليس كل فرد مؤمن بأفكار متطرفة تكون لديه القدرة أو الرغبة في حمل السلاح وممارسة القتل والإرهاب.

**الجديد:** أود أن أطرح عليك سؤال هذا

العدد من «الجديد». برأيك.. ماذا يريد العرب من حاضرهم؟ وكيف ينظرون إلى مستقبل علاقتهم بالعالم؟

أمين: العرب يريدون من المستقبل ما تريده أيّ أمة طموحة لتحسين أحوالها. العرب تحديدًا لأنهم في حالة تدهور وأزمة حقيقية فأملهم القريب على الأقل أن يوقفوا هذا التدهور ويستعيدوا ذاكرتهم. ولقد لاحظت أن المثقفين العرب أمّة كان وكأنهم فقدوا ذاكرتهم بمعنى أنهم نسوا أن العرب أمّة كان لها أهداف عظيمة منذ فترة ليست بالبعيدة، وانشغلوا بأمور صغيرة. لذا أرجو أن يستعيد المثقفون العرب ذاكرتهم وقتما كانوا يأملون ويتطلعون إلى ما هو أكبر من انشغالات صغيرة فيما كانوا في وقت مضى أكثر انشغالاً بأمور أكثر أهمية كفكرة الوحدة العربية. والمشكلة أن الانشغال بصغائر الأمور يمكن الاستمرار فيه إلى الأبد، لينسى العرب أنه فيما مضى كانت لديهم أهداف كبرى كأمة عربية واحدة.

**الجديد:** فكرة القومية التي تُلحّ عليها باعتبارها هدفا أسمى للعرب ثبت إخفاقها في تجارب ماضية حتى في مواجهة الإسلام السياسي.. لم الإصرار عليها إذن؟ وهل يمكن الحديث عن مستقبل لها؟

أمين: صحيح الفكرة قابلت تحديات كبيرة وهذا سبب ضعفها

وتدهورها، ولقد أخفقت بالفعل في مواجهة الإسلام السياسي الذي يتطلع لتأسيس أمة إسلامية وليست عربية. الأسباب ليس من الصعب تفقدها؛ أعلق أهمية كبيرة على هزيمة 1967، فكل شيء سيء في البلدان العربية بدأ منذ هذه الحادثة التي أظهرت ضعف العرب عسكريًا وعجزهم عن تحقيق آمالهم الكبيرة، وبالتالي تراجعوا عن التفكير في الوحدة وانشغلت كل دولة بأمورها الناءة.

أما عن مستقبلها فأنا لست متشائمًا، فطالما اللغة العربية محافظة على قوتها ستظل الفكرة ممكنة لأن اللغة العربية هي العنصر المشترك الذي يسمح بوجود علاقات بين العرب.

**الجديد:** في كتابك «عصر التشهير بالعرب والمسلمين» تنطلق من إيمانك

بأن كل محاولات الإصلاح بتفسير الإسلام تفسيرا يجعله أقرب إلى مبادئ الأوروبيين يتخلى في الحقيقة عن الإسلام، ورفض التمييز بين الإسلام الحقيقي وغير الحقيقي الذي يزعم صاحبه أن هناك إسلامًا لا يفهمه إلا هو وكل ماعدا ذلك إسلام غير حقيقي. إن كانت كل محاولات التوفيق بين مبادئ الحداثة والإسلام تتخلى عن الدين فكيف يمكن الحديث عن إسلام قادر على المواجهة والتأثير ثقافيًا واجتماعيًا بينما هو أسير تشريعات نبتت في الجزيرة العربية؟ وكيف يمكن إذن دحض أفكار تتهم الإسلام بأنه دين الإرهاب؟

أمين: لا أحب مصطلح «تجديد الفكر الديني» لأني أظن أنها محاولة لاختيار الصحيح من الخاطئ وفيها تقليل من قيمة الدين وهذا أرفضه، فالدين يجب النظر إليه كمنتج ثقافي يجب احترامه ككل. مصطلحات الإسلام الحقيقي وغير الحقيقي أرفضها أيضًا لأنه لا يوجد سوى إسلام واحد بتفسيرات متعددة شأنه في ذلك شأن أيّ دين أو أيّ فكر، ومن ثم فالدين لا يوجد فيه حقيقي وغير حقيقي وإنما الإشكالية في التفسيرات التي قد نزعم صحتها أو خطأها.

أظن المخرج يكون بالتمييز بين الدين والتدين، فمن الممكن أن نجدد التدين بالتفكير في كيفية التعبير عن أفكارك في الدين إنما الدين نفسه لا يجدد، لا توجد مشكلة إذن في أيّ جهود إصلاحية تنطلق من هذا المنظور في إصلاح التدين أو تجديد

الفقه بما يجعله متلائمًا مع تغيرات الواقع.

ذهبى ولكن عبدة المستقبل مؤمنون

إيمانا لا يتزعزع بفكرة التقدم دون أن

يكون لدينا أيّ سبب معقول لهذا الاعتقاد..

ما الذي يجعلك لا تؤمن بفكرة المستقبل

**أمين:** الغربيون لديهم الإيمان بفكرة

التى تتحدث عنها هنا؟

الجديد: في كتابك «التنوير الزائف» قلت: عبادة المستقبل لا تقل سوءا عن عبادة الماضي. نحن نلوم هؤلاء المنغمسين في الماضي القوية والنشطة القوية والنشطة

من سنه الحياه ان الثقافة القوية والنشطة من الطبيعي أن تهيمن على الأخرى،

ما ينبغي أن تفعله الثقافة الأضعف هو أن تحاول أن تحمي نفسها من الهيمنة



التقدم إلى الأمام، وأن التاريخ سائر دائمًا إلى الأفضل وأن القادم بالضرورة أفضل من الماضي. أظن أن هذا غير صحيح بالضرورة؛ فالتاريخ به فترات صعود وهبوط، وإن كان التقدم التكنولوجي

يسير دائمًا نحو الأفضل، فالتاريخ ليس

25 "

بالضرورة سائرًا نحو الأفضل. عبادة المستقبل تتمثل في الاعتقاد بأن التاريخ يسير دائما إلى الأمام ومن ثم الرهان دائما على ما يحدث في المستقبل. طبعا الطموح إلى المستقبل جيد لكن القديم أيضا به أشياء جيدة، والجديد قد لا يحمل كل الخير وبه أشياء غير جيدة مثل الضعف في اللغة العربية، الذي أرى أنه ليس من التطور في شيء وإن اقترن بمعرفة لغة أجنبية، والتفكك الأسرى أيضًا ليس من التقدم في شيء، التكنولوجيا لا تحمل الخير دائمًا ولا تسير بالضرورة في اتجاه جيد.

الجديد: يتساءل جورج طرابيشي في كتابه «من النهضة إلى الردة: تمزقات الثقافة العربية في عصر العولمة» عن الاستراتيجية التي أردت الوصول لها من مؤلفك في رفض العولمة.. أهى الاستراتيجية الإبدالية الحالمة بحضارة أخرى أم الاستراتيجية الانغلاقية الحالمة بقطيعة مع الحضارة؟ وهو سؤال يراود القارئ لكثير من مؤلفاتك، ماذا بعد رفض الانصياع لاشتراطات وإنجازات الحضارة الغربية؟

أَمِينَ: انتقادى للعولمة لا يعنى بالضرورة أن لدىّ بديلًا، العولمة حتمية وفرضت التقارب الشديد في العالم، ومن ثم ضعفت أو محيت الهويات الثقافية. حتمية العولمة لا تعنى أن أحبها. ما الذي أريد الوصول إليه؟ أنا لا أحلم ولا أطرح استراتيجية، فقد أقوم بتوصيف الواقع. كنت أتمنى أن الصلات ما بين

ليس كل ردّ لظاهرة إلى

عوامل خارجية معناه

الإيمان بوجود مؤامرة

من المستحيل، إعادة

صياغة مفهوم العروبة

في المدى التاريخي

المنظور

أجزاء العالم لا تكون بهذا العنف الذي يجعل هوية تفرض نفسها على هويات أخرى بهذا الشكل. دعوتى مثلًا للحفاظ على اللغة العربية محاولة لمقاومة ما أكرهه في العولمة، لكن من أنا لتكون لديّ استراتيجية غير أن أستمر في الكتابة؟

الجديد: تنطلق من مقولة لبرتراند رسل «إن عقلا منفتحا على الدوام هو عقل فارغ على الدوام» في الحديث عن ضرورة وجود حدود لحرية الرأى والتعبير التى باتت تعنى حرية نقد المعتقد الدينى وفق قولك.. ألا ترى أن مثالب تقييد تلك الحريات أنكى من إطلاقها؟ وهل تؤيد، من هذا المنظور، محاكمة ومعاقبة المثقفين أو المفكرين بتهمة ازدراء الأديان؟

أمين: حرية الرأى والتعبير ليست

الأفكار التي أخذناها من الغرب، الظن بأن كلما أطلقت حريات أكبر كلما كان هذا أفضل غير صحيح، لأن ذلك يعنى التضحية بمصلحة المجتمع في مقابل مصلحة الفرد. هذا ينبه لضرورة وجود درجة من الانغلاق للحفاظ على النفس، فتقديس الحرية المبالغ فيه فكرة غربية وحديثة لم تكن موجودة دائمًا.

سلطة غير مركزية من خلال العائلة والمدرسة وغيره، وهي القيود التي تقل في الغرب في الوقت الراهن وهذا لا يعني أن الوضع أفضل. المهم تحديد ما الذي سيمنع وما مدى الطغيان أو الظلم فيه، وهذا يتطلب وجود قانون أخلاقي يحدده المجتمع ككل ليس مكتوبًا بالضرورة لكنه يضع القواعد التى يعاقب من

برفض المجتمع له أو قبوله.

تكون هي المشكلة، يمكن الانتقاد أو إبداء عزيزة عند الناس.

الجديد: في كتابك «تجديد جورج

بالضرورة شيئًا مستحبًا، فكرة إطلاق الحريات بشكل مطلق من

طبعا الدكتاتورية غير مقبولة لكن القيود يمكن فرضها من قبل

في أوائل القرن التاسع عشر في إنكلترا كانت العلاقة الجنسية المثلية ممنوعة ومعاقبا عليها، لكنها في الوقت الحالى مسموحة تمامًا. أنا أكثر ميلًا للموقف المحافظ القديم. الخروج على القواعد «قلة أدب» قد لا تستدعى المحاكمة أو السجن بالضرورة لكن لا بد من إعلان رفضها. هناك تصرفات تمثل تحديًا للنظام العام، الذي رغم كونه فكرة غير واضحة تمامًا، إلا أنه قد يحدد

فيما يتعلق بمحاكمة المثقفين أو المفكرين، فأرى أنه لا مشكلة في الاجتهاد ولكن في أحيان كثيرة طريقة التعبير عن الرأي

الرأى لكن بأدب وبطريقة لا تمس حاجات

أورويل» تشير إلى أننا بحاجة إلى يسار جديد.. ما ملامح هذا اليسار الجديد المقصود؟ وكيف سيكون بمقدوره المواجهة؟

أمين: اليسار القديم كان مشغولًا بالتأميم وسيطرة الدولة على وسائل الإنتاج وإلغاء الملكية الخاصة لوسائل الإنتاج، وهذه المسائل لم تعد هي المشكلة في الوقت الراهن، إلى أن ثبت أن ملكية الدولة قد تكون أسوأ من ملكية الأفراد مثل التجربة السوفيتية التي لم تكن أفضل من التجربة الرأسمالية. اليسار الجديد كان في ذهني أساسا ضرورة أن يقوم بنقد المجتمع

الاستهلاكي، وهذه هي المشكلة حاليا. ما يطرحه اليسار القديم لم يعد على نفس درجة أهمية الالتفات إلى عمليات غسيل المخ المستمرة التي أصبحنا نتعرض لها بشكل مستمر فى التلفزيون والإعلانات وترویج السلع، ومن ثم یترکز دور الیسار الجديد على كشف مساوئ المجتمع

جورج أورويل تحدث في أعماله عن استبداد الدولة وقهر القوى للضعيف، أما اليسار الجديد فينبغى أن يطرح فكرة التجديد التى تنظر إلى المجتمع الاستهلاكي باعتباره العدو الأساسي. هذه ليست قناعة مترسخة لدى الجميع وتمنيت لو كتبت مثلها؟ بل إن ذلك النمط الاستهلاكي محل تقدير من قبل كثير من الناس، وأنا أرى هذا خطرا يحتاج للفت النظر إليه. مهمة المفكرين أساسًا هي مواجهة هذا المجتمع الاستهلاكي بدفاعهم عن هذا الموقف وهذا صعب تصوره لأن الرغبة فى الاستهلاك دفينة جدا والوعى ضعيف بهذه المسألة.

> الجديد: بعد رحلة فكرية قاربت ستة عقود.. إلى أي مدى أنت راضٍ عن رحلتك ومسارك الفكرى؟ وهل ثمة أفكار ندمت على تبنيها في وقت سابق؟ وهل هناك كتابات تراجعت عنها كليًا فيما بعد؟

> **أمين:** المسار كان حتميًا نتيجة الظروف التى عشت فيها وأنا راض عنه فى كل الأحوال. بالطبع كثير من أفكاري تغيرت بمرور الوقت لكن صعب أن أتذكرها. لدىً ملف الآن بعنوان «ماذا علمتنى الشيخوخة؟» أسعى لإصداره لاحقًا في كتاب، وفي فصول بعنوان: البنون، المال، الحداثة، العقلانية، الديمقراطية، أراجع أفكارى القديمة التى تغيرت بمرور الوقت وفى عمر الشيخوخة.

مثلًا بمرور الوقت تبلورت لدىّ فكرة أنه ليس كل شيء حديث أفضل بالضرورة

من القديم، وهذا الفكر لم أكن مؤمنا به وأنا صغير، وقتها كنت أظن أن الحديث أفضل من القديم دومًا. أيضًا، اكتشفت فيما يتعلق بالعقلانية أن الإنسان نادرًا ما يكون عقلانيًا، والعقلانية المطلقة شيء غير موجود، فالإنسان بطبيعته غير عقلاني، العاطفة والخيال والذاكرة تسيطرعلى سلوكه أكثر مما نظن.

**الجديد:** لديك أكثر من عمل خصصته فى كتابة السيرة الذاتية.. كيف تكوَّن لديك هذا الاهتمام بكتابة السيرة؟ وهل من سير ذاتية تفضلها بشكل خاص

أُمين: أظن أن لديّ ميلًا طبيعيًا للحكي على اعتبار أن أفضل طريقة للروى أن تحكى من وجهة نظرك ما حدث لك وما جعلك تتبنى هذا الاعتقاد. السيرة الذاتية أفضل طريقة للتعبير عن النفس وبالنسبة إلى من أسهلها أيضًا. من أجمل من قرأت لهم شارلی شابلن الذی کتب سیرة بدیعة

الجديد: من واقع عملك سابقًا في لجنة تحكيم جائزة البوكر.. كيف تنظر إلى المستوى الذى وصلت إليه الرواية العربية في الوقت الراهن؟

في رايي.

عن حياته. قرأت سيرة برتراند راسل ووجدتها جيدة، أيضًا

وكان صادقًا إلى حدّ كبير.

قرأت سيرة زكى نجيب محمود

ووجدته متكلفًا فيها أكثر من اللازم.

سيرة والدى «حياتى» لأحمد أمين كانت

جيدة جدًا وترك نفسه على سجيتها فيها

أتذكر في سيرة شابلن حين روى أنه

لم یکن یدرك کم صار مشهورًا فی

العشرينات، وكلما وقف في محطة كان

الناس يخرجون ويهتفون باسمه، وحينما

وصل إلى نيويورك لم يكن يعرف أحدًا

هناك. كانت تلك المقاربة بين الشهرة

وحاجة الإنسان إلى شخص واحد لافتة

أمين: لا أتابع الآن الإنجازات الروائية بشكل كبير لأننى لم أسمع عن عمل لافت أو عظيم، أحب أعمال علاء الأسواني وبهاء طاهر والطيب صالح، ووجدت العمل الفائز بالبوكر سابقًا «ساق البامبو» لسعود السنعوسى جيدًا، لكن فيما عدا ذلك لا أظن أن هناك أسماء مهمة.

أجرت الحوار في القاهرة: حنان عقيل



لدىّ فكرة أنه ليس

کل شيء حدیث أفضل

بالضرورة من القديم

اكتشفت فىما ىتعلق بالعقلانية أن الإنسان نادرًا ما يكون عقلانيًا





# حاضر العرب وسؤال المستقبل

# العنف الأصولي وأساطير المظلومية والثقافة المأزومة

بهذا الملف تختتم " الجديد" سنتها الثالثة متوجة به عدداً من الملفات الفكرية التى تناولت من خلالها عددا من القضايا الشائكة المطروحة على العقل العربي، وتتصل بحاضر العرب ومستقبلهم الحضاري، شارك فيها طيف واسع من المفكرين والكتاب من مختلف الجغرافيات الثقافية العربية، وجغرافيات المنفي، وشملت مثقفين من اتجاهات ومشارب فكرية مؤمنة بضرورة التجديد والحداثة إن في الثقافة أو في الاجتماع، والذين تلاقوا انطلاقا من إيمانهم بالحاجة إلى البحث والنقاش والتفاعل فى ما بينهم على قاعدة الإيمان بحق الفكر في الاختلاف وضرورة الجدل وأهمية الحوار الحر بين مختلف الأفكار للوصول إلى صبغ مشتركة وفهم أفضل للقضايا المطروحة، والتحريض على تطوير وعى نقدى يرى أن لا مستقبل للعرب من دونه لبلورة فكر جديد يؤمن بقيم العصر ويأخذ بها ويتفاعل مع قضاياه، وذلك من خلال الحض على نشر ثقافة الدولة المدنية والانفتاح الفكرى وحرية التعبير والتواصل الحضارى. و"الجديد"، ومنذ أعدادها الأولى، رأت أن لا سبيل لإشاعة فكر جديد في عالمنا العربي من دون تواصل من نوع جديد وشراكة فاعلة بين النخب الثقافية العربية التي تملك تطلعات مستقبلية وتخوض، عمليا، معركة العقل مع الخرافة والنور مع الظلام، وتسعى إلى مواجه ثقافة الاستبداد والتشدد الديني والتطرف والعنف، ليكون في إمكان المجتمعات العربية أن تصل أسبابها بأسباب العلم والمدنية وتحقق التطلعات والأحلام المعبرة عن توق الأجيال الجديدة لأن تكون جزءا من عالم لم يعد اليوم كما كان قبل سنوات قليلة.

عنوان ملف هذا العدد لا يحتاج إلى شرح، فهو ينم عن نفسه ويكشف عن فحواه، وقد شارك فيه كتاب من فلسطين، مصر، سوريا، الأردن، العراق، المغرب، الجزائر.

و"الجديد"، كما جرت العادة، ستتفاعل مع كل رأى يناقش أو يحاور أو يساجل كتاب هذه المقالات وأفكارهم من باب تطوير النقاش ■

قلم التحرير





# آلعرب وسؤال المستقبل

## أحمد برقاوى

يعرف المعجم المستقبل: الآتي من الزمان. إذن هو مفهوم فارغ من التعين، فمن ذَا الذي باستطاعته أن يحدد الآتي من الزمان. غير أن الزمان التاريخي، زمان الإنسان، متعين في ماضٍ وفي حاضر. والزمان التاريخي الآتي لا وجود مادياً له، وإنما هو موجود بوصفه تصوراً. ولا يمكن لأى زمان تاريخى متصور أن ينشأ إلا اتكاءً على الزمان الماضى والزمان الحاضر.

> الموجود. وبذا يكون سؤال العرب عن المستقبل سؤالا عن تصورهم للمستقبل صور المتصورة فى علاقة بماضيهم وبحاضرهم. وبحيث يتحول تصورهم للمستقبل زمانأ تاريخيأ

> > أمة أو شعب أو لدى عقول نخبها، ويغدو هاجساً أساساً للوعى إلا إذا كان هناك رفض للزمن التاريخي الاجتماعي والسياسي ما يأتي: والأخلاقى والمعرفى المعيش.

> > > المستقبل الأيديولوجية والعلمية، الممكنة والمستحيلة، الواقعية والأسطورية، الوهمية والعقلية.

> > > وهنا تبرز مشكلة المشكلات الناتجة عن المستقبل من حيث هو تصور في عقل فردياً.وبخاصة حين تتحول التصورات إلى موضوع صراع مادی.

> > > والحق إن سؤال العرب عن المستقبل الحاملة فى رأسها هذه التصورات.

لوجدنا بأن جوهر الصراع وأسبابه هو صراع على المستقبل، على تصور المستقبل، أن تتحول إلى قوة خلاص عنفية. سواء كانت هذه الصراعات سلمية أم والإصلاحات والاستنقاعات وأصحابها

قلنا بأن تصور المستقبل مرتبط برفض الواقع المعيش. إذا هو محاولة لفرض تصور لواقع غير معيش، لزمن تاريخي آخر. ولا ينشأ سؤال المستقبل في عقل أفراد من أين يستمد العرب صور مستقبلهم؟ تقول لنا الحركة الواقعية لنشأة تصورات الإرادة، هنا، تستمد قوتها من فكرة الجهاد العرب للمستقبل جواباً عن سؤال المستقبل

في علاقة كهذه بالمعيش تولد كل تصورات تصور المستقبل لدى جميع الحركات الإسلاموية الشيعية والسنية السلمية منها والعنفية. وهذا التصور ناتج عن ثقافة تؤمن بأن الإسلام هو الحل وهو البديل عن الواقع المعيش، ثقافة تتعزّز بزمان تاريخي مضى، ينظر إليه بأنه أحسن العوالم التي ما، سواء كان العقل عقلاً جمعياً أو عقلاً تليق بعرب اليوم من حيث القوة والمنعة، فضلاً عن أن هذا التصور للمستقبل ذو فيها جميع المجتمعات الإسلامية. ارتباط بأمر إلهى كما يعتقد أصحابه.

يظهر تصور المستقبل هنا على صورة يجرى في حقل الصراع بين التصورات، (النكوص التاريخي). ويستمد هذا النكوص صراع يصل حد الحروب بين القوى التاريخي قوته من سهولة التحول من الدين الشعبى إلى اللاهوت السياسي. مستقبل آخر غير الواقع الذي صنعته. ولو دققنا في جميع الصراعات بين البشر تحول تساهم الأرض التعيسة في منحه تسلح قوى التصور هذا للمستقبل نفسها قوة الخلاص الروحية، التي يسهل عليها بكل أسباب العنف الضروري لمقاومة كل

وليس مصادفة بأن هذا التصور للمستقبل كانت عنفية. وكل الثورات والتمردات موجود في كل أرجاء العالم العربي بلا السياسي الغيبي وتصوره للمستقبل، لأنه استثناء وبكل صوره العملية المختلفة. مظاهر متعددة للتصورات حول المستقبل ﴿ والسمة الأبرز لهذا التصور هي أنه رد فعل

التعين هنا للتصور وليس للواقع المتعينة في الإرادة البشرية العاكسة للعقل. على واقع وليس ثمرة إمكانية يختزنها

تاریخی، کما قلنا، یعوّل فقط علی وحدة التصور والإرادة، دون السؤال عن واقعية التصور. لأن واقعية التصور تستمد قوتها من منبع غير أرضى.

الفكرة من معنى الشهادة والتضحية التى تزخر بكل ما ينجب السعادة الأبدية.

ثانياً: تصور المستقبل بوصفه استمراراً للواقع المعيش. ينحصر هذا التصور في أذهان القوى والجماعات الحاكمة التى لا يسمح لها حبها السلطة عموماً بتصور أنماط تصورات المستقبل.

هذا التصور الذهنى من حيث هو نكوص

فى سبيل الله بكل ما تنطوى عليها هذه أولاً: المستقبل الساكن في الماضى. وهو والثواب وفوز الشهيد العظيم بالجنة والخطاب المتعلق بتصور كهذا خطاب يتردد منذ عشرات العقود.

والحق بأن فورة هذا النمط من التصور المستقبلى فى السنوات الأخيرة قد أبرزت عقم هذا النكوص التاريخي. وليس النكوص التاريخي إلا حالة مرضية أصيبت

ففى الوقت الذي ينجح فيه خطاب اللاهوت يستند إلى إرث ثقافى أنتروبولوجى، فإن خطاب الجماعة الحاكمة لا ينجب أي

الشعبى لها، الخوف على ضياع السلطة، الحياة عند الضرورة المصلحية. الإصلاح الشكلى. ولهذا يحملها خوفها لا شك بأن أصحاب التصور المستنقعي من المستقبل الذي يتناقض مع واقعها للمستقبل هم أنفسهم من يتصورن الزمن المعيش على إخافة كل القوى المجتمعية التاريخي راكداً أو قابلاً لأن يُحمل على التى يمكن أن تصير قادرة على زعزعة الركود. ولهذا تغدو علاقتهم بالتاريخ الحاكمة.

تعاطف. إن جماعة هذا التصور للمستقبل ﴿ هو الذي يجعلها تخاف من المستقبل. وهو ﴿ بامتياز. فالتاريخ الواقعي هو تاريخ بشر تدرك جملة من الحقائق الواقعية: الرفض الذي يحولها إلى قوة همجية في تدمير الفضين للواقع، ورافضين للجماعة الساعية لتأبيد الواقع، جماعة ترى المستقبل في واقعة سيطرتها فقط.

ولقد أظهر الربيع العربى درجة العنف اللامعقولة التى وصلت إليها السلط

استقرارها. فتصورها المستنقعي للمستقبل الواقعي وبالتاريخ الممكن علاقة عدوانية ولعل أخطر ما تمخض عن انهيار الواقع

العدد 35 - ديسمبر/ كانون الأول 2017

الآسن الذي تكوّن عبر عقود من الزمن هو الصراع بين أصحاب المستقبل القائم في النكوص التاريخي إلى الماضي وأصحاب جعل واقع الحال هو صورة المستقبل الدائمة. ولأن هذين النمطين من الوعى يعولان على العنف لتحقيق ما لا يمكن تحقيقه فإن العنف اللاعقلاني هو الشكل المطابق للاعقلانية المميزة لهما. إذ لا يمكن أن يكون الصراع ذَا معنى إذا كان بين مستنقع جف ومستنقع قائم.

#### صورة المستقبل العالمى

شكلت أوروبا ومن ثم أميركا صورة التقدم الذى وصف بأنه معيار التقدم التاريخي العالمي، وهو في حقيقته تاريخ الحداثة الأوروبية القائمة على مركزية الإنسان والعقل، مركزية الحرية والديمقراطية، ومركزية العلم. وإذا كان صحيحاً بأن هذه الحداثة قد ارتبطت بالإمبريالية وحروبها واستعمارها للبلدان الآسيوية والأفريقية وبعض دول أميركا اللاتينية، وإذا كان صحيحاً بأن هذه الدول مازالت تتحكم بمصائر شعوب كثيرة فإن وقوع جزء كبير من النخبة الفكرية العربية تحت إغراء نموذج الحداثة الأوروبية مازال حاضراً، ومازالت أوروبا في عالمها الداخلي صورة المستقبل المنشود لبلادنا عند هذه النخب. وليس في الأمر ما يدهش، فقدرة الحضارة الأوروبية على اختراق عالم العرب قوىّ إلى حد كبير وبخاصة اختراق الثقافة الأوروبية الحياتية للمدن العربية. فالأشكال الخارجية للحداثة الأوروبية تكاد تكون هي الأشكال السائدة في بلاد العرب. فالعلوم الغربية المتقدمة حاضرة في المؤسسات العلمية والطبية والمؤسسات الخدمية دون حضور الوعى العلمى بالعالم من حيث أنه وعى سائد. وعادات الطعام والأعراس الأوروبية تكاد تكون عامة في

المدينة العربية، حتى الأزياء هي أزياء في

الغالب أوروبية، فضلاً عن عمل المؤسسات

لكن هذا كله لم يعن بعد انتصار روح الحداثة الأوروبية في بلاد العرب.

فمازالت العرب تستورد العلم دون انتصار الوعى العلمى وإنتاج المعرفة، وتستورد الأشكال الخارجية للمؤسسة دون روح المواطنة، وتستورد أشكال الحكم دون الديمقراطية والحرية، وتدخل عالم العلاقات الرأسمالية دون إنجازات البرجوازية التاريخية.



أخطر ما تمخض عن انهيار الواقع الآسن الذى تكوّن عبر عقود من الزمن هو الصراع بين أصحاب المستقبل القائم في النكوص التاريخي إلى الماضى وأصحاب جعل واقع الحال هو صورة المستقبل الدائمة. ولأن هذين النمطين من الوعى يعولان على العنف لتحقيق ما لا يمكن تحقيقه فإن العنف اللاعقلاني هو الشكل المطابق للأعقلانية المميزة لهما



ولهذا كله فإن النخبة الممتلئة بروح الحداثة، بوصفها معيار التقدم التاريخي، لا ترى المستقبل العربى إلى بإعادة إنتاج الحداثة الأوروبية فى عالمنا العربى المعيش. وبالتالى إن الجواب عن سؤال

المستقبل حاضر في واقع معيش ومتعين فى حضارة ماثلة أمامنا، حضارة لا تسأل عن مستقبلها، بل يجرى مستقبلها على نحو مسار متصل من التقدم.

والمستقبل القائم في واقع آخر، بكل ما يزخر به هذا الواقع من تحرر لا يحتاج إلا إلى إرادة تنقله إلى واقع محلى. هذا المستقبل الجاهز ونقله إلى حقل التصور في عقل النخبة قلما يخضع للمساءلة، المساءلة حول الشروط الموضوعية والذاتية التى تجعله واقعاً.

لا شك عندى بأن مفاهيم الحرية والعدالة والإنصاف والمواطنة وتحرر المرأة والديمقراطية والحق والقانون والمعرفة والعلم هي المفاهيم التي يجب أن يغتني بها معجم المستقبل العربى، ولكنها تغدو نمطاً من الأوتوبيا إذا لم تطرح في إطار فكرة المستقبل الذى يكون ثمرة علاقة الإمكانية بالواقع والترابط بينهما.

#### المستقبل الممكن

المسقبل الممكن، عندى، يتأسس على فكرة كلية نعتقد بصحتها ألا وهى: لا يمكن لعالم جديد أن ينتصر ويرى النور على أنقاض العالم القديم إلا إذا كان هو

نفسه عالما ولد ونشأ في أحشاء العالم القديم بوصفه إمكانية قابلة للتحقق. وهي فكرة مستمدة من قول ماركس الشهير «لا يمكن لأسلوب إنتاج أن ينتصر إلا إذا ولد فى قلب أسلوب الإنتاج القديم».

إذن المستقبل الحقيقى هو الممكن الحقيقى، والممكن الحقيقى هو جنين في رحم التاريخ لم ير النور بعد.

لا يمكن النظر إلى التاريخ بوصفه حركة عفوية فحسب، لكنه وبعفويته يخلق ممكناته، الممكنات التي يخلقها البشر في عملية تغيير عالمهم، إن الممكنات هي المستقبل الذي يصبح أفكاراً في الرأس أيضاً، أفكارا تطرح ما يجب أن يكون عليه العالم بناء على الممكن، وفِي عملية تحقيق الممكن على أنه هو المستقبل تبرز الإرادة،

الإرادة التي هي القابلة القانونية للتاريخ، وبدورها تبرز التراجيديا التاريخية، التراجيديا التي تقوم في التناقض بين إرادة تلعب دور المشنقة لأعناق الإمكانات، وللحيلولة دون ولادتها في الواقع، وتخوض صراعاً مصيرياً مع الإرادة التي هي، كما قلنا، القابلة القانونية للأمكانية-المستقبل. وهناك فرق كبير، تراجيديا تاريخية تحقق فى الواقع ما كان فى رحم التاريخ، وهى التراجيديا الحقيقية، وتراجيديا الحمل

يضاف إلى هذين النمطين من التراجيديا وهم الإرادة الحمقاء التى تعتقد بأنها قد تكون سداً أبدياً أمام مجرى التاريخ، وبخاصة حين يكون المجرى في حال الطوفان. إن الخراب الذي تولده الإرادة الحمقاء، قد يفضى إلى نمط من الانحطاط الكلى، إذا ما كانت تمتلك فضلات قوة متبقية من إرث عنفها الطويل في قتل أجنة التاريخ.

الكاذب، الذي تكون ضحيته الإرادة.

والإرادة الحمقاء نمط من الاغتراب الجماعي التخريبي، الاغتراب الذي يزين لهذه الإرادة تجميد العالم عبر القوة، في الوقت الذى لا تكون مهمة القوة هذه سوى تأخير انفجار الحياة.

لذلك فإن الإرادة-العقل في اكتشافها المستقبل الممكن أو الممكن التاريخي الذي هو بمثابة المستقبل فإنها تصبح قادرة على تحقيق الممكن بأقل الأتاوات التى تدفعها

وإرادة-عقل المستقبل الممكن الواقعى، وهو ممكن لأنه واقعى، هى نخبة وفئات اجتماعية صاعدة قادرة على صناعة التاريخ.

ها نحن قد وصلنا إلى نتيجة مفادها: إن سؤال المستقبل العربى هو سؤال الممكن

فما هو الممكن العربى؟ ما هو المستقبل الممكن الذي يجب أن تنهض به الإرادة المجتمعية، وما هي هذه الإرادة؟

يجب القول بكل وضوح، دون أيّ لبس أو تورية، وبخاصة بعد تجربة الربيع العربى فى سوريا ومصر وليبيا وتونس واليمن وما يجرى في العراق وما جرى في الجزائر أنه دون مشروع لقيام الدولة الوطنية-الديمقراطية بوصفه المستقبل المنشود لا مستقبل ممكن للعرب، بل هو الممكن الوحيد، أجل الدولة الوطنية الديمقراطية العلمانية، دولة العقد الوطنى وسلطة العقد



الإرادة الحمقاء نمط

من الاغتراب الجماعى

التخريبي، الاغتراب الذي

يزين لهذه الإرادة تجميد

العالم عبر القوة، في

الوقت الذى لا تكون

مهمة القوة هذه سوى

تأخير انفجار الحياة.

لذلك فإن الإرادة-العقل

فى اكتشافها المستقبل

الممكن أو الممكن

التاريخي الذي هو

بمثابة المستقبل فإنها

تصبح قادرة على تحقيق

الممكن بأقل الأتاوات

التى تدفعها للتاريخ

الاجتماعي. دون الدولة هذه التي هزمتها

ولعمرى أن وجود أحزاب شيعية متعصبة

في العراق يعنى أكبر كارثة في تاريخ

السلط لا مستقبل لمجتمعاتنا العربية.

الطائفية سواء كانت حزباً أو سلطة أو خطاباً جريمة تاريخية كبرى وقتل للحياة وتدمير لإمكانية قيام الدولة، وأساس للحروب الداخلية ومدخل للولاءات الخارجية وتحطيم للسيادة الوطنية.

العراق الحديث. ووجود أحزاب إخوانية

متعصبة عقبة كأداء أمام نشوء الدولة

فى كل المنطقة، ووجود سلطة طائفية

فى سوريا قد حطم أهم مشروع قومى

عربى في تاريخ العرب المعاصر، كما حطم

ليس هناك سوى خيار واحد وحيد الدولة

الوطنية-الديمقراطية العلمانية. أجل يجب

لقيام الدولة فصل الدين عن الدولة، في

دولة ديمقراطية لا وجود فيها للصراعات

المجتمع السورى نفسه.

الدينية أو الأحقاد الطائفية.

نعم للدولة أولاً والدولة ذات السلطة الديمقراطية-العلمانية.

وإذا كان بعض العلمانيين العرب أو الأحزاب الوطنية قد ألغوا شعار الدولة العلمانية من برامجهم إرضاء للتيارات الدينية فهذه مساومة فاجعة تاريخية لا تجوز إطلاقاً، والتاريخ الممكن لا يجب المساومات لأنها الإمكانية التى تموت وتميتنا معها.

أما ما هى الكتلة التاريخية القادرة على إنجاز هذا المستقبل فهي تحالف البرجوازية الوطنية مع الفئات الوسطى الممثلة الحقيقية الفاعلة للميل التاريخي. والتفكير يجب أن ينصبّ الآن على جدل العلاقة الترابطية بين الممكن التاريخي-المستقبل المتمثل بالدولة الوطنية الديمقراطية العلمانية الناتجة عن العقدين الوطنى والاجتماعي، والفئات البرجوازية الوطنية والوسطى.

وهنا تبرز أهمية مثقف الممكن التاريخي، مثقف المستقبل، الذي يحوّل الأفكار إلى قوة مادية تزود الإرادة بالعقل الذى يتعين

مفكر من فلسطين مقيم في الإمارات

والوزارات التقنية.



# مَاذًا يريد العرب من حاضرهم؟

#### زهير توفيق

العرب بأيّ معنى؟ يمكن أن يكون التشميل والتعميم بصيغة العرب مضللا في الوقت الراهن، تلك الكلمة التي تختزل وتنطوي على تباينات يصعب التوفيق بينها؛ نظرا للصراعات ومستوى السلطة التى تتمتع بها قطاعات على حساب قطاعات أخرى، فهناك صراعات عربية على مستوى الأجيال والطبقات والمذاهب الدينية والإثنية، وبعضها قابل للتفكك والسيطرة عليه، وبعضها غير قابل للسيطرة والاحتواء، بل يتطلب الثورة والتغيير لتجاوز الوضع المتأزم، وبالتالى فما يريده جيل الشباب غير ما يريده جيل الكبار المحافظ، وما تريده الفئات الشعبية المحرومة غير ما تريده الطبقات الحاكمة والمستبدة، وما تريده النخب المثقفة يختلف عن مطالب الشعب، ومطالب النخب السياسية الحاكمة. وعلى افتراض أن الوحدة الوطنية (داخل الأقطار العربية) والوحدة القومية بين الشعوب العربية فى أفضل حالاتها وتجلياتها، وأن العرب موحّدون بمرجعياتهم السياسية والفكرية، فمن المتوقع أن تكون مطالبهم شديدة التركيز والتركز حول الذات، وتكون مطلبًا شديد التواضع من جهة، وذا علاقة بأشد الطموحات مثالية من جهة ثانية من العمل وحلّ مشكلة البطالة إلى تحرير فلسطين، ويعود ذلك إلى طول سنوات الضياع والفوات الحضاري الذي هيمن على المنطقة، وراكم من المشاكل والمطالب المستحيلة الشيء الكثير، ولم يعد بإمكان أحد من النخب أو الشعوب تحديد بؤرة المطالب والحلول لعجز الجميع عن تحديد هذه البؤرة، لكن لو عدنا إلى الوراء إلى عصر النهضة العربية في نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين، وأعدنا النظر بالمطالب النهضوية التى طرحت لنستهدى بها ونبنى عليها فماذا نجد؟

> لللنّا رردهشتنا إلى حدّ الكآبة؛ لأن المطالب والأفكار والشعارات التى رفعت سابقا هى هى ما زالت قائمة وملحة وتتمتع بالراهنية التى انطلقت منها، وستزيد كآبتنا عندما نعرف أن بعض مطالبنا اليوم أكثر تواضعا مما طرح سابقا العربية على جميع المستويات.

> نحن نريد الوحدة القومية ذلك الشعار الخالد الذى رفعه العروبيون منذ مئة سنة ولكن ما حال الوحدة الوطنية في البلدان العربية التى رفعت الشعار؟ أليست الوحدة

نريد تحرير فلسطين، أليس الشعار مثاليًا؟ لو وجد هذا التصور لقطعنا نصف المسافة وهذا الشعار بوصفه مطلبًا، ألا يتجاوز العربى بواقعه وإمكانياته، ومن ثم تتحول مطالبه -نظرا للتجريد والمثالية- إلى أمان؟ ألا يتحول لا شعوريا من العقل المعرفى إلى العقل الشعوري، ويتحكم به التفكير مشروعًا قيد التداول وفي عالم الإمكان؛

الرغائبي ومنهجه؟ ومن سيحرر فلسطين إذا كانت الذات نفسها مستعبدة وتتطلب التحرر كحاجة حيوية ووجودية وكشرط لتحرير غيرها.

لطموحاتهم بتحقيق النهضة العربية، نظرا للردة الشاملة التى ضربت الحياة واستئناف المشروع النهضوى الذى يستلهم عصر النهضة الأوروبية (الإنسانية ومركزية الإنسان وكرامته) وعصر التنوير(العقل والتقدم والحرية)؛ أي المشروع الحضاري العربى الذي طالما تحدثنا فيه.

ولکن هل یوجد تصور توافقی وشمولی الوطنية شرطا مسبقا لوحدة قومية يناسب العرب بغض النظر عن التباينات التى أشرنا إليها؟

فى تحقيق الذات؛ ولكن بتباين الاتجاهات والتيارات الفكرية والسياسية على صعيد البنى المعرفية والمرجعيات والالتزامات الأيديولوجية سيبقى النهوض العربى

هنا تتجاوز الحرية والديمقراطية ذاتها، فهى الغاية والوسيلة للنهوض والتحرر وتحرير الأنساق المعرفية والاجتماعية باختصار يريد العرب الاستجابة من هيمنة النسق السياسي المتحكم بها الذى تلاعب ويتلاعب بها، ملغيا شخصيتها ودورها فى النهوض والتقدم بحلول وأفكار خلاقة ردًا على المشاكل والمطالب المطروحة، ولم يعد بإمكان تلك الأنساق الاتساق مع ذاتها والاستقلال، وأصبحت عالة على النسق السياسي الذي يتدخل بكل كبيرة وصغيرة، كما أصبح الحلِّ والخروج من المأزق بيد صاحب المفتاح السحرى السياسى ونسقه المعرفى! ولكن إذا علمنا أن هذا النسق كان وما زال مأزومًا ويعانى من علل وأزمات بنيوية أقلها أزمات التبعية والشرعية والسيادة، فكيف لهذا العليل أن

أى موجودا بالقوة لا أكثر ولا أقل.

ولكن من الضرورى الانتباه إلى مفارقة ذات علاقة بموضوعنا وحديثنا عن النسق

يداوي ويشفى الآخرين؟!

الليبرالية الجديدة التي تتطلب مستوى من

التحرر والانفتاح، ومشاركة المرأة والتعليم

العصرى دون الاصطدام والمواجهة مع تلك

القوى الظلامية، وكثيرا ما استسلمت تلك

الأنظمة لمطالب تلك القوى الفاشية الدينية

خوفا على شرعيتها وتركت المجتمع

إن الخطوة الأولى للعبور من هذا النفق

والانتقال من ظلام النكوص والتشدد إلى

نور العقل والحرية وما تتمظهر به تلك

القيم بالمواطنة وحقوق الإنسان والحرية

هو كسر هذا التحالف غير المقدس بين

الدين والسياسة، بين السلطة والقوى

الدينية، والبديل الديمقراطي الصعب خير

من التحالف المشبوه والمدمر حتمًا لمكانة

الدولة وهيبتها، كما أن مصلحة النظام أيّ

نظام تكمن بالتقدم إلى الأمام وليس العودة

إلى الوراء، والأهم إدراك قوى التقدم أنها

تمتلك الإمكانية والقواسم المشتركة التى

لمصيره المجهول.

السياسى العليل وهي التباين القائم بين مستويات السيطرة من جهة، والهيمنة من جهة أخرى، وأعنى بالسيطرة؛ قدرة الدولة بأدواتها وأجهزتها الأمنية على الضبط والتحكم السافر والمباشر بالشعب. وتحقق الدولة العربية البوليسية ذات الديمقراطية الشكلية والزائفة نجاحات منقطعة النظير، لكنّها لا تحقق النجاح نفسه على صعيد الهيمنة، أي السيطرة على قلوب الناس وعقولهم وإشعارهم بالرضا والولاء لها ولرموزها، والمفارقة الفرعية الناتجة عن المفارقة الكبرى أن تلك النظم بتحالفها مع القوى السلفية والدينية لإكسابها شرعية زائفة تنازلت طوعا عن هيمنتها على المجتمع لصالح تلك القوى التى خطفته باتجاه الماضوية والنكوص والتشدد، واكتشفنا واكتشفت بعد فوات الأوان خطيئتها الكبيرة وخسارتها الفادحة وحجم التواطؤ بين الطرفين، ولم يعد

للعودة إلى المجتمع وتخليصه من قوى السلفية والتقليد والرجعية.

لكن تلك القوى اليسارية والليبرالية الأصلية -وليست الجديدة التي لا تعرف من الليبرالية إلا الخصخصة وبيع ممتلكات الشعب وإطلاق العنان للاستغلال والسوق بحجة قدرته على تصحيح مساره تلقائيا-بحاجة للتجدّد والتغيّر؛ لتتمكن من الإبداع وخلق شرعيتها وحقها بالتواجد في الفضاء العام، واجتراح الحلول المناسبة للشعب والمنسجمة مع حركة التاريخ، فلا جدوى ولا فائدة من حلول تجاوزها العصر ولا تحاور العالم في تاريخيته الراهنة.

وإذا أردنا أن نخطو خطوة عملية للأمام وباتجاه الواقعية لزم ذلك أن نعيد تعريف العمل المشترك وترتيبه ونتجاوز الأشكال الفوقية التقليدية والمنقولة من تجارب خارجية ذات خصوصية معينة، تلك الأشكال المعنية بالتغيير والتحوّل بإمكانها السير قدما فى برامجها وسياساتها تؤهلها لتشكيل جبهة تنوير واسعة المدى كمفهوم المثقف العضوى والطليعى

والجبهة الوطنية، فمهام التغيير وعمق الأزمة واتساعها يتطلب انخراط شعب وليس مجرد طبقة ذات مصلحة بالتغيير، فكل الطبقات معنية به ويتجاوز قدرة أو مصلحة طليعة ثورية، فلم يعد للتنظيم الحديدى السرى الماسونى أيّ أهمية فى ظل التقدم وتطور وسائل الاتصال والديمقراطية والوعى الاجتماعى للفرد بفضل التعليم والثقافة والتجربة التى ألغت الوصاية والأبوية والرسولية.

إن ما يحتاجه التغيير والانتقال إلى المجتمع الجديد هو حركة شعب حر واثق من نفسه؛ أي أنه يمتلك الإرادة والمشروع لتغيير الوضع المشين الغارق بالظلامية والطائفية والاستغلال والاستبداد، وفي سياق حركته يمكنه التعلم من تجربته وتصحيح مساره بل وفتح المجال لعدوى القدوة أمام الآخرين، فالديمقراطية والمواطنة ممارسة وعملية وليست نموذجًا جاهزًا يتطلب التطبيق.

ولكن وبعد تجارب عديدة في العالم الثالث لا تترك الإصلاحات التقدمية لأريحية الحاكم ولا لضمانته الشخصية؛ فسرعان ما تمّ الخروج عليها والارتداد عنها والعودة إلى ما سبق، ويرتد المجتمع من المواطنة الشاملة والمساواة الاجتماعية والقانونية إلى العصبيات المحلية والهويات الفرعية، وعادة ما يرافق ذلك تصفية المكتسبات الاقتصادية والاجتماعية، فالمطلوب تحصين منجزات الشعب بالمواطنة والديمقراطية بالنص القانونى وبدون استثناءات تتيح للانتهازيين والمتربصين الرجعيين النفاذ والتحكم بمفاصل الدولة والسلطة والشعب، فضمانة استمرار دولة المواطنة التى هى نفسها أداة تحققها الذاتى تتطلب التمييز بين الدولة وهيئتها الإدارية؛ السلطة أو الحكومة، أمّا الدولة العربية التي لم تتمظهر حاليا إلا بسلطتها وقمعها فقد ابتلعت السلطة التنفيذية فيها السلطات الأخرى وأصبح النائب في البرلمان (العربى) نائبًا للحكومة وليس

لن يكون العرب قادرين على مقاربة علاقاتهم بالعالم الخارجي قبل ترميم بيتهم الداخلي، وفهم أنفسهم فهما صحيحا ويتطلب ذلك إنقاذ جامعة الدول العربية من مصيرها المحتوم إذا استمر العمل العربى المشترك ومؤسسة القمة بهذا

الترهل والانحطاط، فهى المعنية بمخاطبة

العالم الخارجى باسم العرب دولا وشعوبا،

ستزيد دهشتنا إلى حدّ الكآبة؛ لأن المطالب والأفكار والشعارات التى رفعت سابقا هی هی ما زالت قائمة وملحة وتتمتع بالراهنية التي انطلقت منها، وستزيد كآبتنا عندما نعرف أن بعض مطالبنا

البوم أكثر تواضعا مما طرح

سابقا نظرا للردة الشاملة

التى ضربت الحياة العربية

على حميم المستوبات.

نحن نريد الوحدة القومية

ذلك الشعار الخالد الذى

رفعه العروبيون منذ مئة

سنة

كما تتطلب مقاربة المستقبل سياسيا وفكريا تصفية حساب العربى المعاصر مع التراث ومقاربة علاقته مع ماضيه وحاضره للنظر إلى المستقبل نظرة سوية لا ترهقها أزمات الحاضر ولا أثقال الماضى الذى ما زالت أعباؤه تثقل كاهل العرب،

كما لا يزال الحاضر الذي تريّث عصيًا على الاقتلاع بفعل قوى التقليد والسلفية التى نجحت في تتريث الحاضر وجعلته امتدادا للماضي الذي استطاع من هذه النافذة إعادة إنتاج نفسه.

الثقافة العربية في عالم اليوم عالم العولمة

إنتاج ثقافى عصرى مسيطر على تاريخه والثقافي العربي أصبحت بضاعتهم في والخصوم الثقافيين والطبقيين.

مظهر آخر للأزمة يتمثل بالمفارقة بين في انتخابات أمين عام منظمة اليونسكو

وعلى هذا الأساس عندما يطرح دور

الثقافية يفهم ضمنيا من السياق العام الثقافة العربية الكلاسيكية ومنجزات الحضارة العربية؛ علما أن المشاركة الفعلية فى العولمة الثقافية تعنى المشاركة فى وتراثه الذي يمثل تاريخه وليس ماهيته، ولكن نظرا لانحسار مساهمة العرب بالعلم والثقافة وتدنى نوعية المنتوج العلمى السوق الثقافية العالمية نافلة لا مطلوبة ولا متنافسا عليها، مما ولَّد نوعا من البارانويا الثقافية التي ترى في ذلك نوعا من التآمر على العرب بالأحادية الثقافية بعيدا عن الشراكة الحقيقية، ويتحمل النسق السياسى مسؤولية كبيرة عمّا آلت إليه أوضاع الثقافة والفكر؛ فقد أشغل هذا النسق الفكر العربى بموضوعات وإشكالات تعود بشكل أو بآخر لنطاق السياسة والأيديولوجيا أو التراث الماضى الذى هو في التحليل الأخير موقف سياسى جوهره موقف العربى المعاصر من ذاته ومن حاضره الذي فرض هذا الاهتمام وأراد تصفية حسابه مع واقعه القائم بطريقة غير مباشرة لكنها مكشوفة من القوى المعادية

الثقافة والسياسة، فالثقافة العربية -على فرض أنها فاعلة عالميا وعربيا؛ أي تحقق الإشباع الروحى للعرب ولديها ما تقوله للعالم ولا تعانى الأزمة- تفتقر لحامل سیاسی موحد ومتماسك، فما زالت النزاعات البينية قائمة وتعطل أيّ عمل إيجابى فيه مصلحة للعرب أجمعين، ولنا

الأخيرة دليل وبرهان على ما آلت إليه الأمور، وعليه فالإشكال كان ولا زال يتعلق بضرورة توفر حامل سياسي عربي موحد يمتلك مشروعا وإرادة لإقناع العالم بجدارته وحقه بالمشاركة بالثقافة العالمية جنبا إلى جنب ثقافات أخرى عريقة وصاعدة تصالحت مع العصر وتبنت قيم

الحداثة والتنوير الأوروبى الغربى التى تجاوزت ذاتها الخصوصية، وأصبحت قيما كونية لا يمارى فيها أحد، وتتعلق بالحرية

لكن كيف نريد للعالم الاعتراف بنا وبأننا جزء لا يتجزأ منه ونحن نتغنى بالخصوصية والانعزال؟ وتجد الدول المضيفة للاجئين في أوروبا كألمانيا صعوبة بالغة في دمج هؤلاء بوصفهم مواطنين، ويريد بعضهم التمتع بكامل حقوق المواطنة دون تقديم أيّ واجبات أو التوافق مع القيم الكونية، بل حمل بعضهم مظاهر التخلف والتعصب من بلدانهم وقذفها في وجه الغرب، كمنع الاختلاط فى المدارس الإسلامية وحرمان النساء من التحرر وارتكاب ما يعرف

ماذا نريد من الغرب؟

بجرائم الشرف.

والديمقراطية والعقلانية.

نريد منه التخلّي عن المركزية الغربية لتحقيق المشاركة والمساواة، بل وتحمل قسطه من المشاكل العالمية كل حسب طاقته ومسؤوليته، وأنه بداية الحضارة ونهایتها، ولکن بأیّ ثمن وبأیّ سیاق یمکن للغرب الثقافي التخلي عن مركزيته؟

يمكن للغرب التخلى عن مركزيته -بغض النظر عن موقف اليمين والفاشية فى الغرب وموقفهم المبدئى من العرب والمسلمين السلبي الذي لا يخضع للمساومة- بحالة واحدة وهى الاعتراف بريادة الغرب وشرف بناء الحداثة والتنوير، وإعفاء الآخرين في دول العالم من إعادة التجربة التاريخية الدامية التى تحملها الغرب والطبقة البرجوازية الصاعدة والطبقات الشعبية الكادحة في استكمال مشروع التنوير وحمايته، وهذا لا ينفى أو يغفل

بهويتهم الجديدة، وألمهم الممضّ من انحطاط الشرق وتدمير بناه المجتمعية ثمنا للصعود الغربي، لكن في المقابل فقد الإجحاف والتنكر لمنجزاتهم وحضورهم الثقافى والفكرى والعلمى، فلا يوجد مجال دفعت الطبقات الشعبية في دول الغرب أو فضاء يتسع للمثقف أو المبدع أو العالِم الثمن نفسه وأكثر بغض النظر عن تبرجز العربى إلى جانب السياسي المستبد الذي الطبقة الكادحة في مرحلة لاحقة. يشغل الفضاء العام ويحتكر كل شيء فيه.

ماذا نريد من الغرب؟

لقد أردنا للغرب الاعتراف بنا، وسمح الغرب لنا بذلك؛ بل سمحنا لأنفسنا وسوغنا الاستغراب ونددنا بالاستشراق ووضعناه كله فى سلة واحدة بغض النظر



الخطوة الأولى للعبور من هذا النفق والانتقال من ظلام النكوص والتشدد إلى نور العقل والحرية وما تتمظهر به تلك القيم بالمواطنة وحقوق الإنسان والحرية هو كسر هذا التحالف غير المقدس ىين الدين والساسة، بين السلطة والقوى الدينية، والبديل الديمقراطى الصعب خبر من التحالف المشبوه والمدمر حتما لمكانة الدولة وهبيتها



عن التمايزات، واعتبرناه نشاطًا مغرضًا متحيزًا ضد العرب والمسلمين لمخالفته المثالية والخرافة والتفسير الرغائبي القديم والجديد، وأنكرنا علية الانخراط بقضايا الفكر والثقافة والدين على اعتبار أن أهل مكة أدرى بشعابها، أما نحن فقد روّجنا لانتصاراتنا بنجاحات الأجانب من أصول عربية وإسلامية، رغم اعتزازهم

الاستعمار بجوهرتنا وجوهرة ثقافتنا بنقيضه كونها شرقية أو سامية أو عربية أو إسلامية؛ أي ثقافة تنطوى على الثبات واللاتاريخية على عكس ما تتصف به ثقافته من مركزية وديناميكية وجدلية وتاريخية، أما في الاستشراق المعاصر (خبراء المناطق الأميركان)، فقد صنفت الثقافة العربية بأنها ثقافة راكدة لا تاريخية وتقليدية مقابل ثقافة الغرب الحداثية، وأخطر ما في هذه السردية أن الثقافة التقليدية بحكم ركودها لا تمتلك الديناميات الداخلية التى تدفعها للتغير مما

يتطلب التدخل الخارجي لتفجير صراعاتها

الداخلية ودفعها للتغير أى تسويغ الاستعمار

والامبريالية والاحتلال ولنا فى التدخل

الأميركي في العراق خير دليل بحجة نشر

الديمقراطية في الشرق الأوسط!

أن يتخلى عن وصمنا ووصم ثقافتنا بالتأخر

والتخلف، وأن يتوقف عن استحضار

قاموس الاستشراق السياسى الأوروبى

القديم (الحديث) والأنثروبولوجيا وليدة

ولكن ألم نمارس الآليات والحيل الفكرية نفسها بتجاوز تاريخية الغرب وجوهرته بما تجاوزه العصر؟ مرة بالغرب المطلق ومرة بالمسيحية وأخرى بالصليبية ومرة بالاستعمار. ألا نحتاج لعمل مشترك لنسف الصور النمطية المتبادلة لتحقيق اعتراف متبادل لمصلحة الطرفين وتجاوز الصيغ الماكرة والمحتالة للحوار والتعاون القائمة حاليا، والانخراط بعمل حقيقى بناء وشراكة بعيدة المدى وعميقة قائمة على وحدة المثل الإنسانية أولا والمصالح المتبادلة ثانيا؟

كاتب وأكاديمى من الأردن



# ما کان صار قدیما العرب والمستقبل: اليقين الضائع

#### مفید نجم

لم يكن أحد يتصور أنه بعد أكثر من قرن ونصف القرن من الصدمة، التي أحدثها لقاء العرب بالحضارة الغربية، أننا سوف نعود إلى طرح الأسئلة التى كنا نطرحها على أنفسنا للخروج من المأزق التاريخي الذي ما زلنا نواجهه كأمة تعانى ما تعانيه من التخلف والعجز، وتحاول العبور نحو المستقبل الذي يعيدنا إلى دائرة الفعل والمشاركة الحقيقية في بناء الحضارة الانسانية.

> أن المفارقة الأكبر هنا أن استعادة سؤال النهضة والتقدم الحضاري يأتى فى سياقات تاريخية وحضارية مختلفة تماما تستدعى منا مراجعة علمية والتقدم. ونقدية شاملة ودقيقة لخطاب النهضة الذي صار قديما، فالواقع الجديد للعرب هو سؤال المستقبل الدقيقة هو غير عصر التطور الصناعى والعلمى الأول الذى كان، ما يزيد من تعقيد المشهد كثيرا أمام العرب ويستدعى من الفكر العربى المعاصر تجديد أدوات البحث والتفكر في قضايا الواقع ووسائل النهوض به للخروج من هذا المأزق التاريخى اتساعا وتعقيدا.

> > إن فشل تجربة ما يزيد على نصف قرن من المشاريع الفكرية والسياسية للنهوض بالواقع العربى ومعالجة مشاكله السياسية لمجمل الأطروحات الفكرية والأيديولوجية التى أثبت الواقع عجزها عن امتلاك رؤية تحليلية شاملة لمشاكل الواقع العربى وحاجاته الموضوعية لتحقيق التقدم والتغيير المنشود، ولذلك لم يكن مستغربا أن يتركز ثقل الانفجار الشعبى فى أكثر

المحكوم بالاقتصاد المعرفي والتكنولوجيا الأسئلة هو ما الذي يجعل العرب عاجزين عن العبور نحو مستقبل يليق بهم، بينما استطاعت أمم وشعوب أخرى، لا تمتلك التاريخ والعمق الحضارى الذى يملكه العرب، أن تحقق نهضتها وتفرض وجودها في عالم اليوم كقوة اقتصادية وحضارية

عن أسباب هذا الإخفاق التاريخي للعرب عبر قراءات مختلفة لبنية العقل العربى تارة، وتارة أخرى للإشكالية المتمثلة في علاقة العرب بالتاريخ والحداثة الغربية، والاقتصادية والاجتماعية والتربوية في حين اعتبر بعض المفكرين العرب أن تستوجب مراجعة علمية دقيقة وشاملة مشكلة العرب تكمن فى غياب المشروع الديمقراطي أو في الشخصية العربية التي تعانى من القصور المعرفى، لكن الحقيقة أن الفكر العربى ظل يتحرك فى مكان بينما الواقع العربى المحكوم بسلطة الاستبداد والقمع كان يتحرك فى مكان آخر.

لقد ظل الفكر العربي في الغالب يحاول

والحضاري الكبير الذي يزداد مع الزمن لقد حاول الفكر العربي الحديث البحث سؤال الهوية والمستقبل.

البحث عن إجابات لواقع بالغ التعقيد هذه البلدان التى حكمت فيها أنظمة استولت على السلطة بحجة امتلاكها والتشابك، من خلال قراءة سياسية في للرؤية التاريخية التى تقود الأمة للنهوض

غير الواقع الذي كان، والعصر الرقمى إن السؤال الذي يتقدم على ما عداه من

الغالب للواقع تفتقد إلى الأدوات التحليلية المعرفية وإلى الحوار الواسع والمعمق على مستوى النخب الفكرية والسياسية بمختلف تياراتها وخلفياتها الفكرية حول أسباب هذا الفوات التاريخي والحضاري، إضافة إلى الفجوة التي ظلت تحكم علاقة هذه النخب بالنظام السياسى العربى، الذى بقى يراكم عجزه ويفاقم من أزمات

الواقع وتحدياته، حتى وصل إلى مرحلة الانفجار الشعبى في انتفاضات الشارع العربى، التى ما زال زلزال تداعياتها السياسية والاجتماعية مستمرا. لذلك كان من الطبيعي أن تنفجر معها كل تناقضات الواقع وأزماته وتظهر هشاشة بنية الدولة وانقسامات المجتمع، ونستعيد مجددا

#### الأيديولوجيا والديمقراطية

حاول القوميون العرب القفز فوق الفجوة التاريخية والحضارية التى عاشها العرب في عصور تخلفهم عبر محاولة التوفيق بين مفهوم تجريدي للإسلام والحضارة العربية والإسلامية ومعطيات الفكر السياسي الغربى الحديث وبعض أطياف حداثته، فكانت هذه القراءة التلفيقية سببا من

أسباب هذا النكوص وانغلاق أفق المستقبل

نظرا لتجاهل العوامل الموضوعية والمادية

التى ساهمت فى تحقيق التحول التاريخى

للمجتمعات الغربية وبناء حضارتها الراهنة

على المستوى الفكرى والفلسفى والسياسى.

لقد ساهمت هذه الرؤية المثالية وغياب

الحسّ النقدى والتاريخي لتجربة الماضي

في صنع إخفاقات هذا الفكر وعجزه عن

تحقيق مشروعه السياسى والاجتماعى فى

واقع ما زالت بنيته الاجتماعية والثقافية

تحافظ على منظومتها القيمية القديمة

وعلاقاتها القديمة، الأمر الذي تهيأت معه

لقوى الاستبداد، التى حكمت باسمه فى

ظل غياب تام للممارسة الديمقراطية،

أن تنتقل من استبداد الحزب القائد إلى

استبداد القائد الأوحد والوحيد للدولة

والمجتمع والحزب، وأن تظل الدولة قوة

قهر لا دولة مواطنة محكومة بالقانون

وبالإرادة الشعبية المعبر عنها ديمقراطيا.

بالدولة الأمنية، كما تمّ حل مشكلات التعددية الإثنية بمحاولة تعريب المجتمع بالقوة، واستبدال دولة المؤسسات بدولة الحزب الواحد والرمز الواحد. وهكذا ظل الواقع يعيد تدوير أزماته ويزيدها تراكما كبير. وتعقيدا في وقت كان يزداد فيه اتساع الفجوة الحضارية بين المجتمعات العربية الدولة المستبدة والغرب كثيرا.

والحقيقة أن تجربة الشيوعيين العرب لم تكن أفضل حالا فقد حاولوا أن يقفزوا فوق كل هذه التناقضات كما فعل الإسلام السياسى بالأممية ووحدة البروليتاريا، في بلاد لم تكن البروليتاريا تشكل فيها رقما ذا قيمة تذكر، بسبب طبيعة مجتمعاتها الرعوية والزراعية. وعندما حاول بعض المفكرين من الماركسيين العرب البحث عن ماركسية «عربية» كانت التناقضات بين التيارات والقوى الماركسية المتصارعة في العالم قد بلغت مرحلة خطيرة، فكانت

فيها، فقد حكمهم الاستعمار زمنا طويلا ولم يخرج من بلادهم بعد، لأنه ما زال يجلس مستريحا خلف ستارة المسرح السياسى، وعندما تستدعى الحاجة يحضر بكل قوته كما فعل في العراق وأفغانستان والصومال، أو يمكن أن يفعله مستقبلا نظرا لما تمتلكه

جغرافیتهم من ثروات وموقع جیوسیاسی

إن الدور الذى لعبته البرجوازية الغربية كقوة تنوير ومشروع ديمقراطى كان العامل الحاسم في تحقيق التحول التاريخي والحضارى الذى شهده الغرب وما زال يواصل قيادته، بينما عملت الأنظمة الأيدو-عسكرتاريا العربية على تعطيل التطور السياسى والاقتصادى التاريخي للبرجوازية الوطنية وإفقار الطبقة المتوسطة رائدة التنوير في المجتمع. إن غياب هذا الدور واستبدال التحول التاريخي والاجتماعي بالانقلابات العسكرية قد ساهم في صعود العسكرتاريا وأنظمتها المستبدة، ما أدى وهكذا تم استبدال مفهوم الدولة المدنية عودتهم إلى وعيهم النابع من خصوصية لفرض وصايتها على المجتمع وخنق الحياة

الواقع أقرب ما تكون إلى التوفيق بين معطيات الفكر القومى والفكر الماركسي، ما أعادنا مرة أخرى إلى الإشكاليات الأساسية

حول العلاقة مع الدين والتراث والممارسة

ولم يكن الإسلاميون أفضل حالا عندما أجابوا على سؤال الحاضر بأن الإسلام هو الحل وأن العودة إلى سيرة السلف الصالح هي الطريق لتحقيق خلاصنا. إن

هذه الرؤية المثالية واللاتاريخية تتجاهل

متغيرات العصر والحياة من حولنا والفجوة التاريخية الكبيرة بين الحاضر والماضى،

فتجعل من الماضى هو المستقبل فى زمن

سريع التحول والتغيير شهد متغيرات

كثيرة سواء على المستوى الإسلام المذهبى

أو على مستوى العالم الذي شهد طفرات

حضارية كبيرة كان العرب والمسلمون هم

أكثر المجتمعات ضحايا لها وأقلهم تأثيرا

الديمقراطية ونقد الذات.

السياسية والديمقراطية واحتكار السلطة عبر سیاسات اعتمدت علی تحالفات بینها وبين السلطة الدينية من جهة وبينهما وبين بعض الفئات البرجوازية القديمة أو الحديثة التي تشكلت من خلال سياسات الفساد ونهب الثروات الوطنية عندما ربطت

ومما عزز هذه السياسات انعدام الحريات الشخصية والعامة ودور مؤسسات المجتمع المدنى والحياة الديمقراطية التى تتيح للمجتمع التعبير عن خياراته السياسية والاجتماعية وممارسة الرقابة والمشاركة فى صنع القرار. لذلك استبدلت سلطة الاستبداد هذه الأسس، التي قامت عليها الدولة الحديثة بالشرعية الثورية التى تبين فيما بعد أنها ستار لنظام يقوم على أسس قبلية أو طائفية، لتكريس سلطة استبدادها وقهر المجتمع، فكان ذلك من أكثر عوامل الكبح والإعاقة في تحقيق التنمية الشاملة والتطور والإبداع.

وبدلا من تفكيك منظومة القيم والعلاقات التقليدية، التى تعيق حركة تقدم المجتمع، عمدت هذه الأنظمة إلى تكريسها وجعلت الفساد سياسة عامة لتفكيك المجتمع وإفراغ المؤسسات التربوية والعلمية من أيّ دور فاعل وحقيقى في تنمية الإبداع والبحث العلمى النظرى والتطبيقى، الأمر الذى أفقد هذه المؤسسات دورها في تحقيق النهوض العلمى والفكرى المؤمل ونشر ثقافة التنوير والعقلانية فى المجتمع التى تسهم فى تطوير أنماط تفكيرنا ورؤيتنا

إن غياب الاهتمام بالثقافة العلمية ومراكز الأبحاث والتطوير ومحاولات استيعاب التكنولوجيا الحديثة وتوطينها تعد من أسباب هذا التردى الراهن في وقت كنا نشهد فيه تراجع مؤسسات التعليم وإلغاء أقسام الفلسفة والبحوث العلمية في وقت كان يتم فيه تشجيع الفكر الغيبى على الانتشار وتعزيز نفوذ المرجعيات الدينية التى وجدت فى حالة الإحباط واليأس

دوغمائية الأنظمة الحاكمة وفشلها في تحقيق التنمية، وسيلة لتعزيز نفوذها وملء الفراغ الذي تعانى منه الساحة الفكرية

لقد وجد الجيل الجديد نفسه أمام جملة من التحديات الكبيرة داخليا وخارجيا بعد سقوط اليقينيات الأيديولوجية والشعارات القومية والاشتراكية وتوحّش دولة الاستبداد والفساد تمثلت في الأزمات الاجتماعية والاقتصادية المستفحلة وغياب لفرص العمل في وقت كانت فيه العولمة



بين التيارات الفكرية والسياسية حول مجمل القضايا المصيرية التى تتعلق بالعلاقة بين الدين والعلمانية أو بين الدىن والدولة والحاضر بين التراث والمعاصرة والعرب والحداثة والعالم، هى فى حقيقتها اشتباك أيديولوجي أكثر منه اشتباكا معرفيا يتحدد



والفجوة الحضارية بينا وبين الغرب تمارس ضغطها النفسى الكبير، ما شكل مناخا ملائما لظهور التطرف والحركات السلفية التى كان ردها على هذا الواقع المأزوم بالعنف ونزعة

التي تعيشها الأجيال الجديدة، بعد انكشاف



إن حالة الاشتباك الحادة والماضي، وكذلك العلاقة وفق رؤى مسبقة



التدمير والقتل.



ما يزال الفكر العربي طوال قرن ونيف في جدل مستمر حول مجموعة من القضايا الأساسية تشكل منطلقات أساسية للعبور نحو المستقبل. إن حالة الاشتباك الحادة بين التيارات الفكرية والسياسية حول مجمل القضايا المصيرية التى تتعلق بالعلاقة بين الدين والعلمانية أو بين الدين والدولة والحاضر والماضى، وكذلك العلاقة بين التراث والمعاصرة والعرب والحداثة والعالم، هي في حقيقتها اشتباك أيديولوجى أكثر منه اشتباكا معرفيا يتحدد وفق رؤى مسبقة ومحددة وعلاقات تنتصر للمرجعية أكثر مما تنتصر للبحث التحليلي العلمى لحاجات الواقع ومتطلبات التقدم

إن الاشتباك المستمر بين هذه الثنائيات المتقابلة التي ما تزال تحكم الفكر العربي فى بحثه عن أفق لنهضة جديدة يعكس فى حقيقته صراعا بين قوى اجتماعية وسياسية مختلفة على المستقبل وطبيعة هذا المستقبل الذي يروم تحقيقه. لذلك فإن الدور الذي لعبته أنظمة الاستبداد ساهم في تعميق هذا الصراع عندما عمل على إضعاف وتهميش دور الطبقة المتوسطة رائدة فكر التنوير والنهضة في المجتمع خوفا منه على سلطة استبداده التي تحالفت مع سلطة الاستبداد الدينى والفساد وبرجوازية النهب الجديدة التي أنشأها. لذلك كان استبدال الدولة الوطنية التى تستمد شرعيتها من الشعب بالدولة الأمنية هو العامل الحاسم في تعطيل أيّ دور هادف للتغير. وبقدر ما كان هذا الواقع سببا في الانتفاضات الشعبية الواسعة فإنه كان سببا آخر في تغييب الحامل الاجتماعي الذي كان يمكن له أن يقود عملية التغيير والبناء الديمقراطى لدولة القانون والمواطنة عندما جرى تهميش وإضعاف الطبقة المتوسطة

كاتب من سوريا مقيم في برلين



فإصلاح شأنه رهين بإصلاح واقعه وهذا

يعنى أن الخروج من النفق يقتضى العقلانية

فى بناء الرؤى والتصورات، فعندما تدرك

الشعوب ماهية الدولة والحكومة التي

تحكم، أي طبيعة الحكم السياسي، وعندما

تدرك الشعوب حقوقها وكيفية تحقيقها،

وعندما تعى ما ستجنيه من أمن واستقرار

وتقدم في سياق الدولة المدنية المعاصرة

التى تتأسس على المساواة والحرية

والديمقراطية والعدالة الاجتماعية، وأن

ممارسة الحكم ترتبط بتطبيق القانون

عبر مؤسسات فاعلة، لا بنزوات الحكام

ومصالحهم الضيقة، وحينما تتسع دائرة

المستفيدين من الثروة والتعليم ويبنى فى

الأوطان اقتصاد متين غير مرتهن لتقلبات

المناخ والطبيعة تشكل فيه الصناعة دعامة



# أفاق الانعتاق من الاستبداد

#### سالم الفائدة

انشغل المثقف العربي عبر العصور بما يتهدد الجماعة من أخطار محدقة وما يستجد في واقعها من أحداث طارئة، ومن جملة القضايا التى شغلت باله قديما وحديثا قضايا السلطة والاستبداد لصلتها بحياة الناس ومصيرهم وأمنهم وتقدمهم أو تقهقر حضارتهم، فقد طرحت قضية الاستبداد للنقاش والجدل من قبل كثير من الفلاسفة في الثقافات القديمة، اليونانية والرومانية وغيرها من الحضارات الشرقية، وغالبا ما كانت طموحات وأفكار المثقفين تصطدم بواقع الاستبداد السياسى والتخلف الثقافى للمجتمعات لتراوح مكانها من دون أن تتوقف مسيرة التقدم الفكرى أو تنكص الرغبات فى التحرر من هيمنة الفكر السلطوى.

> الثكرا يعثر الباحث في الثقافة العربية على الكثير من التصورات والمذاهب السياسية والفلسفية التى شيّدت وقُدّمت بديلا لواقع الاستبداد وتناقضاته، ولعل ما قدمه المعتزلة وغيرهم من الفرق الكلامية وما خلفه مفكرون وعلماء مثل أبى الوليد بن رشد وابن خلدون ومفكرى عصر النهضة العربية جمال الدين الأفغانى ومحمد عبده وعبدالرحمن الكواكبى يبرز هذا الانهمام العميق بالاستبداد ومظاهره وسبل الخلاص منه لإدراكهم أن الاستبداد يعد من أعظم الشرور التى تصيب الأمم والشعوب. لا شك أن تجديد البحث والسؤال في قضية الاستبداد يرتبط باللحظة التاريخية فيها حسب الشيخ عبدالرحمن الكواكبى «داء الجهل على العلم». واشتد فيها الانحراف عن قيم العقلانية والتنوير إلى خيارات فكرية تنمّى الاستلاب والاستبداد والرجعية الثقافية، وترمى بالشباب الحالم فى حضن الفكر الغيبى.

إن واقع الاستبداد الذى تعيشه المجتمعات العربية بتفاوت نسبى خلق حالة من الشلل والانكسار العام، فغياب الحرية الفكرية وضعف تطبيق القانون وسيادة التسلط وانحراف مسارات الثورات العربية تجاه ﴿ راهنة بذلك مستقبل الأمة لمصير مجهول.

الحروب الأهلية والطائفية وما أعقبها من ارتدادات واهتزازات وشك ويأس عند الأفراد والنخب السياسية والثقافية ساهم بشكل واضح فى تعطيل طاقات الأمة في الخلق والبذل والإبداع وترسيخ قيم السلبية والاستسلام، خاصة في أوساط الفئات الشابة التى ارتبط جزء منها بخيارات فكرية تميل إلى التطرف الديني والعقائدي والطائفي والإثني، مما أهدر على الأمة فرصة تاريخية للتحرر والتقدم وتجاوز التخلف التاريخي المزمن. فقد صاحب الثورات التي اندلعت في

بدايتها لتأسيس دولة المواطنة والقانون والحرية والعدالة الاجتماعية نكوص واضح نتيجة تسابق بعض القوى الدينية التى تعيشها الأمة العربية التى استبد والتسلطية لقطف ثمارها فى ظل غياب قوى وطنية ديمقراطية منظمة قادرة على توجيه طاقات الفعل الثورى الشبابى لخدمة التقدم والتحرر من الاستبداد الموروث، وذلك بتواطؤ ظاهر مع القوى الإمبريالية التى ظلت تنظر إلى شعوب الأمة غالبا من زاوية مصالحها الاقتصادية والسياسية، مشعلة فتيل النعرات والعصبيات القبلية والمذهبية لترويج أسلحتها وبضاعتها ولتضع يدها على مقدرات شعوب المنطقة وما تحتویه من ثروات طاقیة وبشریة

إن الاستبداد الموروث والناشئ في واقع الأمة العربية يبرز بجلاء أن الداء الفتاك يكبح قوى التقدم والتحرر والإبداع والابتكار ويعمم الدمار والحروب التى كلفت شعوب المنطقة العربية ثمنا باهظا فى الأرواح والممتلكات والرصيد العمرانى التاريخي والبنى التحتية التي تم تدميرها في بعض البلدان بشكل شبه تام، كل ذلك يحدث لأن «المستبد يتحكم في شؤون الناس بإرادته لا بإرادتهم ويحكم بهواه لا بشريعتهم، ويعلم من نفسه أنه الغاصب المتعدى فيضع كعب رجله على أفواه الملايين من الناس يسدها عن النطق بالحق»، فماذا تغير بين الأمس واليوم، بین عصر ابن رشد والکواکبی، وما تعیشه

المجتمعات العربية في راهنها؟ لا شك أن التاريخ يخضع لمنطق الحركة والتطور، ومنه فنحن لا نروم بالسؤال نفى ما شهده العصر من تقدم وتحول ساهما في ربط المجتمعات العربية بركب الحضارة الإنسانية المعاصرة، لكن اللحظة الراهنة تقتضى التنبيه إلى حجم النكوص الاجتماعي والتراجع في الحقوق والحريات وتدهور البنيات الثقافية والعلمية في عالم صارت فيه قيم الرأسمال المعرفى والتحرر الفكرى والسياسى معايير للمفاضلة بين



فى ظل هذا الشرط التاريخي يفترض بمثقفى الأمة وعقولها المفكرة طرح سؤال النهضة من جديد وتجديد البحث عن سبل الخلاص الجماعي لمحاربة روح اليأس وقيم التردى والسلبية، وخلق مناخ ملائم لبلورة رؤية واضحة للمستقبل وبالتالى انتشال شعوب الأمة من واقع الاستبداد

وعليه فإن التحرر من قيود الاستبداد والتحليق خارج رقعة السواد، تقتضى التسلح بما يقتضيه العصر من عدة وعتاد، ذلك أنه لا يصلح واقع الأمة إلا بما صلح به واقع المجتمعات المعاصرة المتقدمة من خلال العلم والعمل واحترام القانون وإعطاء الإنسان فردا أو جماعة ما يستحق من اهتمام.

أساسية، حينذاك يمكن التبشير والتهليل بملامح واقع عربى جديد ينفلت فيه الفرد والمجتمع من وطأة الاستبداد والفكر الشمولى التسلطى. خاصة أن التغيير لم يعد مرتبطا بالثقافى الصرف فالتقنية والآلة والرقمنة والمعلوميات صارت تشكل ملامح العصر وملامح المستقبل. هكذا يمكن فهم ما أشار إليه الكواكبي

فى كتابه الرائد عن الاستبداد، «أن الحرية التي تنفع الأمة هي التي تحصل عليها بعد الاستعداد لقبولها، أما التي تحصل على إثر ثورة حمقاء فقلما تفيد شيئا، لأن الثورة غالبا تكتفى بقطع شجرة الاستبداد ولا تقتلع جذورها، فلا تلبث أن تنبت وتنمو وتعود أقوى مما كانت أولا»، ولعل المتابع لما أعقب ثورات «الربيع العربي» في كل من مصر وسوريا وليبيا والبحرين واليمن وغيرها، سيدرك بجلاء مرامى الكواكبي ودقة رؤيته فالاستبداد داء لا يمكن أن يعالج بالاستئصال، وإنما لا بد من مداواته ومقاومته استنادا إلى استراتيجية محكمة يؤدى فيها علماء الأمة ومثقفوها الأحرار دورا محوريا، انطلاقا من رؤية عقلانية تنويرية ترسم طريق التغيير بوضوح للجماهير والشعوب المتعطشة للحرية. تبرز مظاهر الاستبداد وما يخلفه من ألام وكسور وانحرافات في العقل والتربية والاقتصاد ونمط الحياة الفردية والجماعية. رؤية غايتها تأسيس دولة مدنية حديثة تقوم على العلم والحريات وتطبيق القانون المرتضى بين الناس والعدالة والمساواة، فالحياة لا تكون في واقع الناس إلا بانجلاء الليل وعتمته، ومن هنا يبرز دور المثقف العربى العضوى ومسؤوليته التاريخية في مقاومة الزيف والرجعية الفكرية في التبشير بواقع أفضل عبر التحليل العلمى للواقع لرسم الأمل وطريق الخلاص من الاستبداد والفكر الهدام، وبناء واقع عربى لا يكون فيه غدا مكان الفقر أو السجن أو الجهل.

كاتب من المغرب

نتيجة مباشرة لهذا الدين أو للّغة التى

لا شك فى أن الثراء -كما وصفناه-

والاستقرار والديمومة، هي أبرز العناصر

هذا الاستقرار جمع تحت مظلته -بحكم

التوسع الجغرافي- ثقافات وأساطير

إنه أشبه باستدعاء ممثلى ثقافات وأعراق شعوب الأرض المختلفة منذ نشأة البشرية

وخلق المناخ المناسب لهم بالتناغم

والتواصل في مختبر واحد كبير، مع كسر

حاجز التواصل عبر توفير لغة وسيطة

تسمح للجميع بالتعبير عن أفكارهم.

ومعارف وعلوم وخبرات شعوب عدة.

منذ أمد بعيد.

اللازمة لقيام أيّ حضارة.



# إعادة تعريف العرب

## وليد علاءالدين

كلما طُرح سؤالٌ يستخدم كلمة «العرب» في جملة تشى بأنها مفردة واضحة الدلالة وجدتُني مندفعًا نحو التفكير في معنى تلك الكلمة السائلة التي بهت لونُها من كثرة ما اختزن من بقايا ألوان راكمتها التجارب والسنون.

وتزداد خشيتي حين يرتبط الأمر بسؤال عن قضايا مصيرية وعمومية في الوقت نفسه؛ كالسؤال عن حاضر العرب أو مصيرهم أو مستقبلهم أو ثقافتهم أو ماذا عليهم أن يفعلوا في قضاياهم الراهنة؟ فأجدني أتساءل بدوري: مَنْ؟

> فى ظني أن الأزمة الحقيقية تكمن فى ذلك الإصرار المستمر على اعتبار «العرب» مصطلحًا مفهومًا واضح الملامح والأبعاد.

الواقع أن هناك أكثر من «عرب»، مختلفون أحيانًا إلى حد التباين. ولا يجوز اختزالهم فى مصطلح واحد. أو -على أقل تقدير- لا يجوز الارتياح لذلك من دون النظر مليًا فى كل سؤال على حدة، ثم إعادة تعريف المصطلح وتعبئته بما يتفق والهدف منه، لكى تتسق نتائج كل أطروحةِ إجابةٍ أو السائل وسؤاله.

من فترة قصيرة، حكى لى زميلُ عمل حضر مؤتمرًا علميًا أقيم في إحدى دول الخليج وليلى» كما يصنفها خبراءُ التراث الشعبى، بأسماء أخرى عديدة. حظيت بعدة ورقات بحثية ألقاها باحثون

> وفور انتهاء هؤلاء الباحثين من عرض أفكارهم بشأن السيرة -التى يعتبرونها جزءًا من تكوينهم كعرب- تفضّلَ أحدُ الباحثين من المملكة العربية السعودية فأبدى استهجانه وغضبه لتدخل هؤلاء تخصهم! فهی بحسب وصفه «لا تنتمی إليهم ولا ينتمون إليها»!

انتهى المثال. وعلى الرغم من بساطته الظاهرية إلا أننى أرى فيه دليلًا هامًا على الطبيعة المتغيرة لمصطلح العرب والعروبة ناحية. وإشارة ذات دلالة على التراكمات التى لم يُلتفت إليها في مضمون هذا المصطلح من ناحية أخرى، وهي التراكمات التى تستدعى ضرورة النظر فيه وإعادة

وأهدافه، وإلا كانت النتائج كارثية.

الدول العربية عن الاستعمار العثمانى العربي، أن السيرة الشعبية العربية «عنترة للسلم الخلافة الإسلامية، ليستعمرها الغربُ

بتغير زوايا نظر من نصفهم بالعرب من

تعبئته بما استجد من معان. هذا جهد كالواجب اليومي لا بد من كيف لم يفعل؟ أو يطير كالطيور ونعاقبه القيام به في كل مرة نتعامل فيها مع هذه سيناريو عمل مقترح، مع ما رمى إليه المصطلح في إطار وحدود زاوية التعامل والطيور هي الأخرى حيوانات فقارية؟

وإن كانت كارثية بالفعل منذ أن استقلت

حالة السيولة العجيبة التى يتسم بها من أقطار عربية مختلفة منها تونس ومصر مصطلح «العرب» لا تحتمل أن يكون أساسًا لأيّ تخطيط في أيّ مجال. إنه أشبه بوصف كل سائل بأنه ماء، مع إغفال التفاوت المذهل بين مواصفات وخصائص هذه السوائل الكيميائية والفيزيائية، وبالتالى آثارها التى تقع ضمن طيف يبدأ من «تریاق» وینتهی عند «سم زعاف».

الباحثين بالبحث والعرض في سيرة لا الأمر أشبه بسحب صفة واحدة من صفات كائن شديد الثراء لأغراض التصنيف والدراسة ولتسهيل الحديث عنه، ثم يقع «العرب»؟

هذا الكائن أسيرًا لهذا الوصف ولا يمكنه الفكاك من أسره. من قبيل تصنيف الكائنات الحية إلى خمس ممالك في مقدمتها «الحيوانات»، والتى تنقسم بدورها إلى قسمين: الفقاريات، واللافقاريات. ماذا لو اكتفينا في تعريف الإنسان بكونه

«حيوانًا فقاريًا»، ثم تعاملنا معه على هذا الأساس، هل ننتظر منه أن يتمكن من العيش تحت الماء كالأسماك، ونحاسبه إن لم يحلِّق في الهواء؟ ولم لا... فالأسماك استخدام مصطلح العرب هذه الأيام من

دون إعادة تعبئته وتحديثه وتحيينه لا يختلف كثيرًا عن ذلك.

كيف يمكن -والحال كذلك- وصف وتشخيص حاضر العرب، أو التخطيط لمستقبلهم قبل أن نتفق على معنى المصطلح وإعادة تعبئته بمعانيه الواقعية؟ كيف يمكن أن نواجه -إذا كانت هناك رغبة فى الأمر- عمليةَ التحول التي تقودها الولايات المتحدة الأميركية ورأش حربتها «إسرائيل»، من مصطلح الوطن العربي إلى مصطلح العالم العربي وصولًا إلى مصطلح الشرق الأوسط الذي لا هدف له سوى دمج «إسرائيل» في المنطقة، إذا لم نكن متفقين على العنصر الرئيس في المصطلح وهو



ثمة لبس شديد التعقيد بين «العرب» وبين صحيح أن هذه الحالة هي نتيجة مباشرة ما يوصف بـ»الحضارة العربية»، وبينهما معًا للتوسع الجغرافي باسم الدين، سواء وبين «الإسلام» بصفته الدين الرسمى لتلك بالفتح أو بطرق الاتصال. إلا أنها ليست

هذا اللبس سببُ رئيس في التعميم المخلّ حملته وحملها. هذا مفهوم وجب تصحيحه بسحب مصطلح «العرب» على كل أبناء النموذج الحضارى الذى نشأ تحت مظلة اللغة العربية والدين الإسلامى، وهما عنصران لا يمكن الفصل بينهما باعتبار أن الأول انتشر بسبب الأخير.

وخطورة هذا اللبس -بين اللغة والدين وما نتج من حضارة تحت مظلتهما- أنه وقف أولًا حاجزًا أمام محاولات تحليل هذا النموذج الحضارى ودراسة أسباب نجاحه، واكتشاف أن النسبة الغالبة في أسباب هذا النجاح لا علاقة مباشرة لها بهذين العنصرين: اللغة والدين، إنما الأمر مرهون بحالة نموذجية اجتمع فيها الثراء -بأبعاده المادية والفكرية والمعرفية والخبراتية- ماذا لو كانت اللغة لغة أخرى غير العربية؟ مع الاستقرار والديمومة (المدى الزمني هل كان الأمريختلف؟ ماذا لو كانت اللغة

ماذا لو كان هذا التوسع الجغرافي تم تحت مظلة دين آخر هل كان الأمر يختلف؟ كلها تساؤلات تستحق عناء البحث والتنقيب والتفكير، وأظنها مقدمة لا فرار منها لإعادة تعبئة مفهوم العرب والعروبة بمعانيهما الحقيقية.

عند لحظة تاريخية معينة لم يعد «العرب» مصطلحًا عرقيًا، ولا جغرافيًا. وفي لحظات تاریخیة لاحقة لم یعد حتی مصطلحًا حضاريًا -فقد ذابت الحضارات وتداخلت أطرافها- ولم يعد من المنطقى أن تُحيل العروبة إلى الحضارة التي ازدهرت تحت مظلة الإسلام وكانت العربية لغتها.

فى لحظات تاريخية بعينها كان المصطلح مؤهلًا لحمل مسؤولية مشروع قومى ذى ملامح محددة وآمال مرسومة تسمح بتأجيل نقاش الأمر، إلا أن الواقع بما يطرح من مستجدات يستدعى العودة بعمق إلى هذا الملف وفتحه على مصراعيه.

لم يعد مصطلح العرب، بسبب تلك اللحظات التاريخية التي مرّت من دون تأمل ونظر لإعادة تعبئته، قادرًا على التعبير عن فكرة محددة الملامح والأبعاد يمكن الاطمئنان إليها كأساس للبناء.

لقد نجح الإسلام في دق راية العروبة سواء عبر الفتوحات أو غيرها- في ثقافة عدد كبير من الشعوب التي فتحها أو وصل إليها بطرق أخرى، فتغيرت اللغة وبالتالى منظومة التفكير.

فى المقابل استقبلت شعوب أخرى المنظومة العقائدية الدينية من دون التخلّى عن لغاتهم الأصيلة بما تحمل من منظومة فكرية وتواصلية وإرث حضارى كبير. هذا الأمر محل نقاش آخر ليس هنا مجاله، ولكن ما يهمنا منه أن العربية كلغة فاتح، وثقافة وافد، لأسباب عديدة، فشلت في تغييب لغات أصحاب حضارات عريقة حلّت فيها باسم الإسلام، بينما نجحت في حضارات أخرى.

والنتيجة أنه لم يعد هؤلاء الأقوام أنفسَهم، هي الهندية مثلًا هل كان الأمر يختلف؟ لكنهم رغم ذلك لم يصبحوا عربًا. هم -إذا

شئنا الدقة- أصبحوا عربًا آخرين، لهم مواصفات مختلفة وتراكيب فكرية وثقافية مختلفة وإن تغير لسانهم، أو بالأحرى نتيجة لتغير ألسنتهم. فهل أخذ هذا الاختلاف بعين الاعتبار عند صك مصطلح العرب؟

ما حدث أنه في ظروف تاريخية ما وتحت وطأة الرغبة في تشكيل قومية عربية لمزيج من الأهداف أبرزها سياسي، تم التغاضى عن هذه التباينات الجلية في تركيبة القوم الذين تم سحب مصطلح العروبة عليهم. هذا التغاضى العاطفى، لم يكن مدروسًا لصالح تحقيق أهدافه الزمنية، لذا فقد تحول بسهولة إلى عيب رئيس في الأساس الذي نشأت عليه الفكرة. وكان لا بد لها من التهاوى تحت ضربات مطارق وجّهها لها الآخر على اختلاف أجناسه ومصالحه. هذا «التعدد العروبي» كان ينبغى له أن يصبح عامل قوة، وليس ثغرة تنقض غزل «العرب». لكن الأمر كان مشروطًا بالانتباه إلى تلك التعددية ورعايتها لتصبح روافد ثقافية وفكرية ودينية تصبّ فى تعزيز قوة العروبة فى تجلياتها الجديدة.

هذه الرعاية كانت ضرورة لا غنى عنها خاصة وأن العامل المشترك الأهم بين معظم هذه القوى هو «الانهزام» لدرجة التخلى عن جوهر الذات.

معظم من يشتركون في صفة العروبة في تجلياتها الجديدة هم سلالات شعوب تخلت عن إرثها الحضاري -متمثلًا في اللغة والمعتقد- لصالح لغة الوافد ودينه.

هذا «الانهزام» هو الخصيصة التي لولاها لما تحوّلت هذه الأقوام إلى عرب بفتح أو

ومع ضرورة تقدير كل ما يمكن الوقوف عليه من ظروف وملابسات لكل تجربة منفصلة، قد تخفف من قسوة الوصف بالانهزام أو تعمقه، إلا أن انتباهًا مبكرًا لهذه الخصيصة كان -في ظننا- كفيلًا بتغيير مسار الأحداث وضبط مصطلح العرب بشكل يجعلهم أشد منعة وقوة في مواجهة تجارب الاستعمار سواء تحت البطش أو باسم الخلافة أو

عدم الانتباه المبكر إلى ذلك جعل العروبة «ترقيعًا حضاريًا» كان من الأجدر به أن

يكون «ترصيعًا» حضاريًا، لولا غياب الوعى

بأن الأصل المتعدّد لن يمكنه الصمود إلا في

ثقافة منفتحة ومناخ من الحرية لا يقف أبدًا

عند حدود دين أو جنس أو عنصر أو لون.

كل عنصر في هذا التعدد مهما طالت به

الأزمان يحتاج إلى الشعور بأنه يستدعى

كل جماله وروعته بوصفه جزءًا من

فسيفساء عظيمة. لا أن يشعر بأنه مطالب

فى ظروف تاريخية ما

وتحت وطأة الرغبة فى

تشكيل قومية عربية

لمزيج من الأهداف أبرزها

سياسي، تم التغاضي عن

هذه التباينات الجلية في

تركيبة القوم الذين تم

سحب مصطلح العروبة

عليهم. هذا التفاضى

العاطفي، لم يكن مدروسًا

لصالح تحقيق أهدافه

الزمنية، لذا فقد تحول

بسهولة إلى عيب رئيس

فى الأساس الذى نشأت

عليه الفكرة. وكان لا بد

لها من التهاوى

بالتخفى والتلون في لون آخر بادعاء أنه

الأصيل أو الأرقى أو التدين بدين باعتباره

تصلح كوحدة تفكير مشترك. ولا هي وحدة قياس للكيفية التي يزن بها كل شعب من الشعوب الحاملة لصفة العروبة ذاته أو يخطط بها لمستقبله.

التمسك بالعروبة في حدها الأدنى وهو اللغة خطر داهم، وغنىً عن البيان أن اللغة لم تعد ذلك العامل المشترك شديد الجوهرية كما كان في السابق. ولم تعد ذلك العائق عن التواصل والتكامل والاندماج، نتيجة للتغير المذهل في أشكال التواصل متعدد اللغات وانتشار وسائل الترجمة الفورية واتساع نطاق المعرفة بالآخر.

يشبهك فى رؤيتك للعالم والكون.

الحديث الآن حديث رؤية؟ كيف ترى نفسك وكيف تراها وسط العالم. والوحدة وحدة مع من يمكنه أن يساعدك على دعم رؤيتك. والسؤال سؤال تبادل مصالح، والمصالح مرتبطة بالموقف من العالم والكون.

هذا أمر جدير بأن يتحقق بسهولة بين دول

بهذا التصور العاطفى القومى الدينى لها-ضمن منظومة مشتقة من اسمها «العروبة» مطمئنين إلى أنها تعنى وحدة في الرؤية، وأنها تصف حالة من التناغم والتقارب الفكرى والثقافى تسمح ببناء وحدة على

هذا خطأ كبير، لا أقول علينا التخلص من مفهوم العروبة، ولكن أقول علينا إعادة تعبئته بما يتضمنه بالفعل من معان حتى يمكن التفكير بعد ذلك أين يجب علينا أن نتحرك به وفى ضوئه.

دين الحضارة أو الأعلى، أو الفخر بثقافة بإدعاء أنها مصدر الحضارة بينما لا يشعر بنسغها يجرى في عروقه.

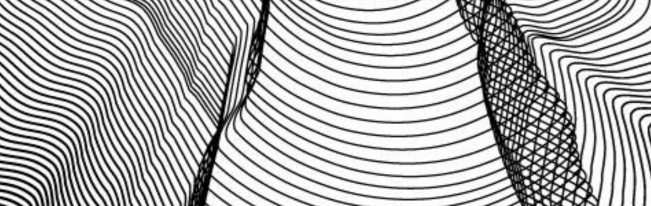
«العروبة» ليست دليل وحدة ثقافة ولا

لم تعد اللغة حائلًا دون إقامة وحدة مع من

تشترك شعوبها في اللغة، فتصبح اللغة عاملًا جيدًا لتسريع وتسهيل الأمور. لكن لم يعد مقبولًا أن تكون اللغة هي الأساس لبناء

لم يعد مقبولًا ولا معقولًا وضع اللغة العربية

كاتب من مصر مقيم في الإمارات





سبيلين غاية في المرارة، يتبعهما حتى طلبة

العلم وهم يعدون أطروحاتهم الجامعية،

الأول هو تعريف المفاهيم والمصطلحات

إنما بالطريقة والتأثير ذاتهما اللذين كانت

تفعلهما فيما سبق في مجتمعات صارت

أثرا بعد عين، وبعضها لم يعد له أثر إلا

فيما سجلته الحوليات التاريخية وتفاسير

النصوص الدينية والأدبية والمعاجم

اللغوية. والثاني، وهو الأفدح، هو استنباط

مسارات برهنة أو اقترابات ونظريات

علمية متوهمة من اشتقاق اللغة، ووضع

هذا كإطار للتحليل، والاعتقاد في طهر

وصواب هذا المسلك، وصلاحيته كأداة

لتفسير الظواهر الاجتماعية والسياسية،

بل والاقتصادية، التي نمر بها الآن، وذلك

تقليدا أو اقتداء ببعض الرؤى الدينية في

ولأن هذا المفردات مشبعة بالمجاز

والمبالغة، وإن شئنا قلنا البلاغة، فإن ما

يخطه هؤلاء على الورق ظانين به ومعه

أنهم يقتربون من الحقيقة لا يعدو أن

یکون وهما کبیرا، یبعدنا عن فهم طوعی وطبيعى وعلمى لما يشغل حياتنا، ويجعلنا

ندور في دائرة مغلقة لا فكاك منها، يسكن

الماضى محيطها، ويقبض عليه، ويصدّنا إن

أردنا الإفلات منها إلى براح التفكير العلمى

تفسير النصوص وتأويلها.



# الكف عن المبالغة شرطأ لتحرر العقل العربى

## عمار علی حسن

هناك اتفاق على أن الشعر كان ديوان العرب الأقدمين، إذ في أبياته الموزعة على أغراض شتى من قبيل المديح والهجاء والرثاء والغرام ووصف الحال وتمنى المآل حملت خصائص المجتمع العربى القديم وراحت تبثها وتدسها إلى جانب نصوص ومقولات دينية محتفية بالبيان في حياة العرب المعاصرين، فصار المجاز حاضرا لديهم في التفكير والتعبير وانعكس هذا على التدبير.

> لا سيما إن كان يفعل فالمادح, هذا لنيل عطاء خليفة

أو أمير أو إعلاء شأن القبيلة، والهاجى إن كان يسعى إلى الحط من كل هؤلاء في ظل الصراع السياسي والأحقاد والضغائن، ومن زاد على هذا ما كالعرفان» إلى جانب تأخذه تباريح الهوى، ومن يرثى ميتا هو مطالب بأن يذكر محاسنه ويغض الطرف هذا ما للشعر من خصائص في رسم الصورة عمله الكبير «نقد العقل العربي». والمفارقة والتجاوز والمجاز والتحليق فى الأقاصى، أو الابتعاد عما هو معيش للحقيقة البشرية وجود محض ومكتمل. ثقيلة على العقل العربى أن يقف عند حد

يفعل هذا، أو يُفعل به هذا، وراح ينداح من استدعاء كل ذلك وتمثله، لينسحب على

والاستقطاب الاجتماعى والسياسى

المنطق أو عدم التسليم بأن كل شيء

الحديث والمعاصر وأدواته.

إلا في مجال الاعتقاد الديني، ليس لأنها تتسم في كل الأحوال والأفعال بالإطلاقية، ولكن لأن من يعتقد دينيا يدركها على هذا

«البيان» من تأثير على طريقة تفكيرنا بما لم يجعل لـ»البرهان» النصيب الأوفر فيما والذاكرة عن مساوئه، يجد كل هؤلاء نتصوره، ونسعى خلفه، أو نريد تحقيقه، أنفسهم واقعين في كل هذا الدروب في وهي مسألة استفاض محمد عابد الجابري مجال المبالغة عن طيب خاطر، ويزيد على في وصفها وتشريحها وتحليلها في ثنايا

فالمبالغة القائمة على التهويل تارة والتهوين تارة أخرى والبلاغة المحتشدة بها اللغة، وواقعى وموضوعى وحقيقى، إن كان بمفرداتها وتراكيبها وجرسها الموسيقى، صارت تدمغ طرائق في النظر إلى أمورنا وكان يمكن لما ألقاه الشعر من حمولات الحياتية أو مشاكلنا التى تواجهنا، وكان حرىّ بنا أن نفككها عبر تفكير عقلانى ما كان سائدا في القرون البعيدة، لكنه لم منظم، حتى يكون بوسعنا أن نضع الحلول اللازمة لها التي تفرض الذهاب إلى المعنى على طريقة تفكير المعاصرين التى لم تخل لل من أقرب طريق وتلمس الحل المباشر دون مواربة والانخراط في الواقع بكل ما فيه الحياة الاجتماعية والسياسية في أشكال من أتراح وأفراح حتى يمكن فهم دقائقه من التعصب الدينى والمذهبي والقبلي وتفاصيله والتعامل معها بمناهج العلم

والثقافي، والنفور من الحوار والفرار من وقد يقول قائل إن الأمم الأخرى عرفت في تاريخها ما كان للعرب من شعر، ومثل نسبى، وأن الحقيقة المطلقة غير موجودة ما تداولوه من أساطير، أو حتى خرافات

وتهاویم وأوهام، وهذا حقیقی، ولا یمکن نكرانه، لكن لا أظن أن أمة يعيش ماضيها فى حاضرها ويحدد للمعاصرين النقاط المركزية التى ينطلقون منها، أو الإطار المرجعى الذي يحيلون إليه، مثل أمة العرب، سواء كان هذا الماضى مستدعى فى مساره البيانى أو العرفانى.

فالأمم الأخرى تدرس موروثها وتراثها باعتباره ثقافة الماضى البعيد، التي يجب أن توضع، في الغالب الأعم، ضمن «تاريخ العلم» أو «تراث المعرفة»، ولا تدعه يسيطر على حاضرها، ويحدد نظرها إلى المستقبل. إذ يرى هؤلاء فيما ورثوه ما يهديهم إلى الطريقة التي كان يفكر بها الأقدمون، والتي نبتت من رحم الظروف الاجتماعية بجوانبها الثقافية والحضارية والسياسية التي كان يحياها من عاشوا فى القرون الغابرة، وليست تلك المادة الاستعمالية التي يجب أن تتحكم فيما يفكرون فيه، ويتصرفون على أساسه، في حياتهم المعاصرة.

أما نحن فقد أهمل أغلبنا الظروف والشروط التى أنتج فيها خطابنا البياني، وتعاملوا معه على أنه مطلق الصلاحية، قادر على أن تكون له قوة الحجية أو حتى الذرائعية فيما نسمعه ونراه ونفعله في الوقت الراهن، مثل ما كانت له في الماضي

الذي ولى. وبرز فريق منا يهملون ما تخضع له اللغة نفسها من قانون يجعلها كائنا حيا يتغير بمرور الوقت، ولا يبقى على حاله إلا ليس وفق ما يتمّ تداوله الآن من معان لها، فى بطون القواميس والمعاجم التى تم

وضعها وتداولها فى القرون التى خلت. وسيقول قائل إن العرب الأقدمين برعوا فى العلم الإنساني والبحت، وقدموا في هذا إسهامات خلاقة اعترف بها الأوروبيون بعد أن نهلوا منها، وبنوا عليها، ولم يكن كل تاريخهم مجرد عيش في المجاز، وهذا بالطبع صحيح، ولا غبار عليه، ولا إنكار له، لكنّ هناك مشكلتين حالتا دون استفادة العقل العربى الحديث والمعاصر من هذا الإسهام العلمي القديم، الأولى أنه انقطع وتوقف عند مرحلة معينة، وصار الآن، جزءا من «تاريخ العلم» إلا أن هناك من يستدعيه باعتباره علما يجب اتباعه وتطبيقه حاليا، بما يقف حجر عثر أحيانا أمام الاستفادة من الاكتشافات العلمية الجديدة. والثانية أن العطاء العلمى القديم للعرب ليس هو التراث المستدعى، فهذا لو كان يتم لأفاد على الأقل في البرهنة على أن الأولين، الذين يقدس البعض أقوالهم وأفعالهم، كانوا يستخدمون عقولهم ولا يرددون كالببغاوات النصوص البيانية والدينية كما يفعل البعض الآن، ولا يتعاملون مع مفردات اللغة ومجازاتها باعتبارها الأولى بالاتباع، أو هي التي تحدد طرق التفكير الخلاق.

الاختلاف والتعدد باعتبارهما من طبائع المجتمعات الحية، والتعامل مع الآخر «غير العربي» أو «غير المسلم»، وإدراكنا لقضايا الهوية والشرعية والحق والواجب والمفترض والمتاح والنصر والهزيمة والولاء والطاعة والتمرد والعصيان والأمانة والخيانة والصواب والخطأ، يحددها، في الغالب، ما تركه لنا الأولون مخطوطا أو مطبوعا أو ما هو متداول على الألسنة من عبارات وإشارات وحكايات وأمثلة وحكم

وما زاد الطين بلة أن هذا المسلك المعوج يتم طرحه في سياق ما يعتقد هؤلاء أنه دفاع عن «الهوية» و»الخصوصية» و»الأصالة» في وجه التذويب والتغريب والمعاصرة التى يفرضها علينا غيرنا. ووجد هؤلاء أحيانا في الارتباط بين ما يأتينا من غيرنا وبين سعيه للهيمنة علينا، ما برروا به ما ذهبوا إليه، ونادوا به، ورموا كل من يخالفهم الرأى والاتجاه بأنه واقع في قبضة الغير والآخر، متنصل من الاعتزاز بما تركه

إن تاريخنا الحاضر بقوة في واقعنا الآني، ومستقبلنا الآتى، لا يقتصر فحسب على النصوص الدينية، إنما يتجاوزها إلى تاريخ الأقدمين الذى صار يعامله بعضنا معاملة المقدّس، وهو تاريخ لا يقتصر فقط على ما قام به من ماتوا وبليت عظامهم من أفعال، إنما أيضا ما تركوه من أقوال، بعضها، إن لم يكن أغلبها، واقع في حيّز المجاز، الذي يصلح لاستلهام صور الشعر وأكاذيبه الجميلة المبررة فنيا، لكنه لا يصلح أبدا ليهدينا إلى طرق تفكير علمية تعيننا على الخروج من مأزقنا الراهن.

إن تجاوز العقل العربى للهزيمة الحضارية التى يكابد منها الآن يتطلب أولا العمل على حل تلك المعضلة التي يصنعها العيش في المجاز الذي سيطر على الماضي، فدون هذا سنظل نحرث فی بحر ونسعی خلف سراب.

> وبذا صارت نظرتنا إلى علاقة الحاكم وقد وصل الأمر بالبعض في أيامنا هذه إلى المحكوم، ووظائف السلطة، وفهم قيم

کاتب من مصر



# العلمانية أو الطوفان

## حمید زناز

يجد التخلف أو الجمود تفسيره الأهم في تمسك العرب المرضى بتقاليدهم العتيقة. وما زاد الطين بلة أن هذا التأخر الشامل والمستديم الذي يضرب بلادهم لم يفسر بأسبابه الحقيقية إلا في كتابات نادرة. لقد اغتصبت الموضوعية وأخذ الخطاب التبريري جلّ المساحة. ولم يخرج أغلب مفسّري الفشل العربي من أسر فكرتين اثنتين، تعودان بشكل دائم في معظم ما يكتب منذ قرنين، الأولى أطروحة الاستعمار الأوروبي والثانية أطروحة تخلَّى المجتمع العربي عن عقيدته الدينية. ولم تتخلص الكتب المدرسية من الأطروحتين البتة في كل البلدان العربية وفي كل أطوار التعليم. وقد نمّت الأولى رفضا مرضيا لا آخر له ولا أول لما يسمى «الغرب» وكأنه واحد موحد لا تنوع فيه ولا اختلاف وبات في وعي أغلبية الناس ولاوعيهم أن هذا الغول الغربي هو المسؤول عن وضع العرب والمسلمين المزرى لا غير.

> وساهمت الأطروحة الثانية فى عودة التدين

> السياسي الجماهيري عموما والمد الأصولي الإخوانى خصوصا والذى ركب بمكر موجة العودة العفوية لممارسة الشعائر الإسلامية وتغذّى منها أحسن تغذية خلال العشريتين يدخلهم في مرحلة الانحطاط؟

> لقد كانوا مقيمين ومستقرين في أزمة حضارية منذ القرن الخامس عشر، بل ويجزم المؤرخون أن الحضارة العربية الإسلامية قد توقفت عن الإبداع مع حلول القرن الثانى عشر. فهل من المعقول أن نتمادى فى رد التخلف الثقافى والعلمى والاقتصادى إلى الاستعمار أو مؤامرة اليهود والنصارى؟ ألا يسبق الانحطاط الاستعمار دائما؟ ألم تكن معظم المجتمعات العربية في حالة يرثى لها من الوهن في بداية القرن التاسع عشر؟

> كان من الصعب على تلك المجتمعات/ القبائل مقاومة أطماع جيرانها الذين كانوا فى أوج قوتهم الاقتصادية والعلمية والثقافية. لقد استعمر العالم العربي لأنه كان فى انحطاط، فالاستعمار نتيجة وليس سببا. وحتى وإن ساهمت الحركة الاستعمارية في إدامة التخلف وترسيخه،

فهى ليست مصدرا له بأيّ حال من الأحوال. تحدث المفكر الإسلامي الجزائري مالك بن نبى عن «القابلية للاستعمار» وردها إلى نقص الوازع الدينى بدل ردها إلى سببها الحقيقى: هيمنة الفكر الدينى المتزمت.

أما جمود ما بعد الاستقلالات فيعود أساسا الأخيرتين، فهل انتظر العرب الاستعمار كي إلى ندرة سياسيين من قامة الحبيب بورقيبة في تونس، الرجل الوحيد في العالم العربى الذي كانت له الشجاعة في مواجهة الأسباب الحقيقية لتأخر بلاده عن أوروبا. لقد ثار على البنى الاجتماعية والسياسية الرثة التى سهلت مجىء الاستعمار. وبدأ بعدم نسيان الأهم وهو الاشتباك الجدى والعقلاني مع الأصولية

وقطع الطريق أمام الإخوان المسلمين. تنشر الكثير من البيانات والمقالات والكتب لتندد بالاعتداءات الوحشية التى يذهب ضحيتها عدد من المواطنين العرب بسبب ديانتهم المسيحية. وإن كان واجبا تثمين كل مبادرة تندّد بالعنف ضد البشر مهما كانت التبريرات وفي أيّ زمان أو مكان، إلا أن التنديد المناسباتى غير كاف ما دامت المجتمعات العربية (ثقافة وسياسة) لا تعترف بالتنوع الدينى والفلسفى. تكفى إطلالة سريعة على الدساتير في هذه

البلدان ليعرف المرء أن كلها تعتمد الشريعة

الإسلامية كأساس للتشريع وتفرض الإسلام كدين وحيد للدولة. وبالتالى لا تعترف بمواطنة لا المسيحى ولا اليهودى

تقصى هذه اللامساواة المُدسترة اللامسلمين وتجعلهم مواطنين من الدرجة الثانية وذلك يعرضهم لمصاعب كثيرة تفتح الباب في النهاية واسعا أمام احتقارهم أولا والاعتداء الوحشى عليهم ثانيا.

ما هو واجب المثقف أمام هذا التمييز الرسمى؟ لا ينتظر الإنسان العربى السوى -الذى لم تلوث عقله الأساطير الدينية والحلول الوهمية- من المثقفين التنديد بما يقع وإنما يطالبهم بنقد وتفكيك المنظومة القانونية المعتمدة أساسا على الشريعة الإسلامية والتى تؤسس للتمييز والتحرش الديني بطريقة مضمرة وصريحة. ما جدوى أن يرفض هؤلاء أفعالا لا يملك أغلبهم الشجاعة على رفض الجهاز الأيديولوجى الذى يحرّض عليها ويعطيها الشرعية؟ ألا يعتبر الإسلام المسيحيين واليهود أهل ذمة؟ ألا تظل بهذا فكرة التمييز القاتلة حاضرة في النص المقدس وجاهزة للاستدعاء وقت الحاجة؟ فلا حل لهذه المعضلة سوى العلمانية أي فصل الدين تماما عن الشأن السياسى ويعنى

ذلك إبعاد الشريعة تماما من مجال التشريع، وعدم تدريس الحقد وتجريم التكفير.. الخ. فهل هو مثقف من لا يؤمن بالعلمانية؟ وما نفعه أصلا في مرحلة تعاظم فيها هجوم دعاة الدولة اللاهوتية؟

ولئن كان معظم الكتّاب يدعون العقلانية

وينتقدون الإسلام السياسى فإن أغلبهم يهادن عصابة حماس وحزب الله وطالبان! كيف نستغرب هذا التخلف المدقع في وقت لا تخلو مكتبة في العالم العربي من كتب تنتقد النصارى وتصف دينهم بالمحرّف وتدعو صراحة إلى أسلمتهم.. وتفرض دراسة الإسلام على جميع الطلبة في المدارس بصرف النظر عمّا إذا كانوا مسلمين أم لا.. ففى شبه البرلمانات العربية قوى دينية رجعية لا تملّ ولا تكلّ من المطالبة بتطبيق الشريعة كاملة ضاربة عرض الحائط بأدنى حقوق المواطنين غير المؤمنين بالشريعة. كيف يسمح للمسلمين العمل الدعوى الذي يهدف إلى أسلمة المسيحيين، وفي المقابل يمنع على المسيحيين ليس حقّ الهداية إلى طريق عيسى بن مريم، بل حتى إظهار إيمانهم بالتثليث إذ لا تقرع أجراس الكنائس خوفا من أن تشكّل استفزازا للمسلمين في

كيف يمكن أن يعيش إنسان غير مسلم في طمأنينة بين أناس ما زالوا يعلّمون أبناءهم ما نقل أبوهريرة عن الرسول «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فمن قال لا إله إلا الله فقد عصم منى دماءه وماله..» (صحيح البخاري 2983)؟

كيف يستتبّ الأمن الاجتماعي ولا تكاد تمرّ صلاة جمعة أو مناسبة دينية دون أن يسمع مرتادو المساجد خطبا نارية مناوئة للمسيحيين واليهود وغير المؤمنين بل للعالم أجمع؟ ألا يتعلّم الناس معاداة العقائد الأخرى في مساجد الحكومة ومدارسها وإذاعاتها وفضائياتها؟

التبجّح بالتسامح وبالشريعة السمحاء شيء والواقع الذي يعيشه غير المسلمين في أرض الإسلام شيء آخر إذ لا أحد يستطيع

اليوم ستر الإقصاء الذي يتعرض له أتباع السيد عيسى بن مريم في كثير من الدول التى تنتهج الطريقة المحمدية. لم يبق للمسيحيين في الأغلب الأعم سوى خيارين لا ثالث لهما: قبول الذمة السرية صاغرين أو الهجرة خارج الديار مضطرين. «قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله واليوم الآخر ولا يحرّمون ما حرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق ممن أوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن



آن الأوان للتوقف عن الجرى وراء محاولة إصلاح ذات البين بين الحداثة والأصالة، بين النقل والعقل، ىن الدىن والساسة.. حان وقت إنهاء التوسط بين أطراف لا وسيط بينها. حان الوقت لتحربك البحر الجامد فينا كما كان يقول كافكا. لا يوجد منهج بناسب العصر غير منهج التوأمين: الديمقراطية واللائكية. إن الحداثة اعتراف بتطلعات الأفراد



المتناقضة

يد وهم صاغرون» (سورة التوبة الآية 29) هكذا تقول كتب التربية الدينية! فما هو موقف المثقفين من كل ذلك؟

أمام هذا الوضع الغريب عن العالم المعاصر لا حلّ لتحقيق حرية الإنسان سوى الدولة

قوى راحلتك، يقول الفرسان في أمثالهم، ويحتم الوضع هنا تغيير الراحلة تماما إذ يمكن التظلل تحت الأشجار الميتة ولكن لا نستطيع أن نجعلها تحمل براعم المستقبل.

العلمانية التى تضمن الحياد ولا تفرض

الإسلام بالقوّة كما هو الحال في كل الدول

العربية اليوم. ولا مهمة حقيقية للمثقف

العربى فى الوقت الراهن غير المطالبة

بإلغاء مادة «دين الدولة الإسلام» من شبه

دساتير البلاد العربية، لأنها بكل بساطة مادة

عنصرية ومضادة لحقوق الإنسان وتمييز

رسمى على أساس الدين، لا يجنى منها

العرب سوى العنف والتخلف والحرب. هناك

ما يشبه العجز الداخلي المزمن في مقاربة

الحرية، فبدل أن يحاول المثقفون التحرر

من هيمنة الفكر الدينى لا يهدرون وقت

شعوبهم سوى في محاولة عقلنة الإيمان.

فلا يمكن بناء مستقبل ما دون أن يتحرر

الفرد من كل الطقوس التي لم تعد لها في

واقع الحياة أيّ منفعة أو دور في انفتاح

لقد آن الأوان للتوقف عن الجرى وراء

محاولة إصلاح ذات البين بين الحداثة

والأصالة، بين النقل والعقل، بين الدين

والسياسة.. حان وقت إنهاء التوسط بين

أطراف لا وسيط بينها. حان الوقت لتحريك

البحر الجامد فينا كما كان يقول كافكا.

لا يوجد منهج يناسب العصر غير منهج

إن الحداثة اعتراف بتطلعات الأفراد

المتناقضة والعلمانية تربية لممارسة الحرية

والاعتراف بحرية الغير. وسيأتى حتما ذلك

اليوم الذي يستجيب فيه الوعى العربي

لتغيرات العالم وانقلاباته ويتحرر من معتقل

الثيولوجيا ووهم قدسية اللغة العربية،

فحيثما عظم الخطب، يكتب الشاعر الألماني

لقد أصبح تغيير طريقة التغيير ملحّا،

فلكى تذهب بعيدا يجب عليك أن تدخر

هولدرلین، عظم ما ینجی منه.

التوأمين: الديمقراطية واللائكية.

الشخصية واتزانها.

كاتب من الجزائر مقيم في باريس



# تُحن والإنسان الضائع فينا

## رسول محمد رسول

الأمم الحية هي الأمم التي تحتفي بالسؤال عن الذات والكيان والمستقبل على نحو متجدَّد لتذبُّ عن كينونتها الانحسار إلى

التصلُّب الوجودي، والانحسار إلى الغرق في لجج بحر الحياة المظلم، والانكفاء بإنسانها إلى حيوانية بشرية لا طائل منها سوى الاستهلاكي العدمي. تخرج من عثمة الغريزة البشريّة صوبَ يحملونه مُجرد رهط رعاعى ينساق بعماء

منا غرق العرب في ثقافة النكوص والاستسلام لآفة التراجع والارتقاء بالممارسة الدينية إلى أتون التشدد القاهر للحرية والانفتاح على الإنسان النظير، وكُلّ ذلك أصبح يستبطن، بقدر ما يكشف، عن هزيمة الذات الوجودية، هزيمة الإنسان التي هي أساس كُلِّ الخراب الذي يجرى في عالمنا الراهن.

### هيًا إلى الإنسان

والعالَم والحياة والمستقبل، وأيّ زحزحة غير منطقية لكينونته الإنسية تعنى بداية الخراب الشامل لمنطق الوجود؛ فما قيمة هذا الأخير من دون الإنسان. ولهذا، أشتق الحاجة ضرورة بالعودة إلى الإنسان، كما دعوت إلى ذلك في كتابي الجديد «هيّا إلى الإنسان.. من الكائن البشرى إلى الموجود الإنساني»، فمن دون العود إلى الإنسان، وتحديداً «الإنسان-فينا» نحن البشر، لن تقوم لنا قيامة التحرّر من خراب شامل يتربّص شأننا من كُل صوب، ويقضم راهننا للفكيك الكراهية تمهيدأ لقضم مستقبل عيشنا قصد رمينا فی عبث متلاطم لا جدوی منه سوی الضياع والعدم.

> ولهذا، يبدو مفتاح الإجابة عن سؤال من قبيل: ماذا يريد العرب من حاضرهم؟ يكمن في توجيه النظر إلى الإنسان، ولذلك خاطبت الإنسان غير البشرى-فينا قائلاً «إلى الإنسان فيك؛ الإنسان هو أنتَ عندما

نور الإنسيّة فيك تلكَ التي تمنحُكَ كرامةً أن تكونَ في جوهركَ أنتَ كإنسان مُتفرِّد الوجود لكى تصنع الحياة الأبهى والأجمل للإنسانيّة جمعاء». إن سبيلنا -نحن العرب- إلى التخلص من آفات الزمان، وأقصد «ثقافة النكوص، وثقافة التراجع، والتشدُّد الديني» إنما يكمن فى توجيه رؤيتنا المتجدِّدة إلى الإنسان، بالأحرى العودة إلى «الإنسان-فينا»، يبدو لى أن الإنسان يمثل مركز الوجود وعندها سنخرج من النكوص إلى مواجهة التحديات بروح وثّابة، ومن عبادة التراجع إلى ممارسة العيش المطرد بفتوة الإنسان المعطاء الذى لا يمل تجديد وجوده الذاتى الموضوعى صُحبة الآخرين، ومن التشدُّد الديني إلى التخلص من التعصُّب المذهبي المُميت في راهننا من دون أن ننسى نحنُ أمة قتلت نبيها على نحو مُضاعف خلال التأريخ بدافع التعصُّب لكراهية الغير وهو النظير الإنسى فينا!

تبدو العودة الرشيدة إلى «الإنسان-فينا»

عملية عندما ندعو إلى نبذ الكراهية، وفي سنة 2015 دعوت إلى تفكيك معمار الكراهية، ثم كررت قولى هذا فى كتابى الهزيمة «ما الفيلسوف؟ إنسان التنوير ومفكّر صباح الغد»، لا سيما أننا «أصبحنا بإزاء أنظمة كراهية تشتغل على نحو منتظم مدفوعة بخطاب فكرى أمسى الكارهون الذين

تفكير فيما تُقبل عليه وتفعله تداولاً -تلك الذات- في خضم عماها ذاك الذي يسوق الناس إلى متاهات العدمية المجحفة. إنها معماريّات تجمع بين الكراهية كرغبة، والكراهية كهوى، والكراهية كإدراك، والكراهية كشعور في معمار كراهية واحد متوحد بات يتهدد وجودنا» (ما الفيلسوف؟ إنسان التنوير ومفكّر صباح الغد- ص 93). هكذا تبدو العودة إلى «الإنسان-فينا»، وتفكيك أنظمة الكراهية؛ بل تفكيك الكراهية المضاعفة-فينا، طريقنا الناجع لتفكيك أنظمة الخراب الأخرى، هذا التفكيك الذي هو سبيلنا نحو إحياء ثقافة المواطنة وثقافة الحقوق وثقافة الحرية الشخصية، وفى كُلها يمثّل الإنسان مركزاً؛ فالمواطنة والحقوق والحرية هي للإنسان، لكنها لا بدّ أن تكون للإنسان-الإنسى غير الحيواني فينا، إلَّا أن كُلِّ صروح ومشروعات التنمية العربية، ومنذ إنشاء الدولة الوطنية العربية الحديثة في القرن العشرين، ما راعت المواطنة ولا الحقوق ولا الحرية الشخصية للفرد العربى.

لقد مضت تلك الصروح التنموية خائبة تجرّ أذيال هزيمتها، وها نحن في بلدان عربية

غريزى لإنتاج ذات مفعمة بالكراهية دونما

عدّة كالعراق وسوريا وليبيا واليمن تلفظنا الهزيمة خارج العصر؛ فالموت المجانى



أطفالنا يبحثون عن خبز يابس في القمامة، ومدارس الأطفال في عالمنا العربي خاوية

من العلم لفساد التعليم والمعلِّم، وتحت

عناوين المساعدات الدولية صار العرب

يستجدون المال من صناديق النقد الدولي!

وصارت دول عربية تحمل راية تغيير

أنظمة عربية أخرى في وطن واحد نخجل

من اسمه «وطن عربی» بالنیابة عن دول

الاستعمار الكبرى التى لا تهدأ عواصفها،

وتشيع مع الأنظمة العربية المتسلِّطة بين

الناس صراعاتهم الجهوية بلا ملل «صرعات

دينية ومذهبية ومناطقية وعرقية»، حتى

صار الخراب شاملاً؛ فالدولة الوطنية في

هذه البلدان شبه منهارة، يرافقها تفكيك

جيوشها الوطنية لتحلّ محلها جيوش

المعلومات والاتصالات التي تتحكَّم بها عن

بُعد وقرب، وفي النتيجة ضاع الإنسان في

وسط هذا الخراب، فضاع «الإنسان ذاته-

فينا»، وأمسى شأننا في آخر الدرب نجر

أذيال الهزيمة تلو غيره بلا توقف.

ما نريده -نحن العرب- من العالم لا بدّ أن يبدأ من فهم ما نريده من أنفسنا؟ وما نريده يكمن في معرفة أنفسنا، وتلك حكمة قديمة تعود إلى الفيلسوف سقراط الذى قال يوماً «اعرف نفسك»، ومعرفة النفس تبدو، من الناحية المنهجية، أولى الخطوات لمعرفة الغير النظير في الملة الإنسية، بمعنى معرفة العالَم الذي نعيش فيه معاً، وذلك يتطلُّب الإصغاء إلى الآخر، ليس صوتياً إنما عليه المقدِّس القرآني، ومعرفة النفس هي معرفة جذورنا التي لنا في فكرنا فلسفياً وعقائدنا دينياً، وإذا أردنا أن نذهب إلى أبعد من ذلك، فلا بد من معرفة أنفسنا بوصف مخترقة من كُلِّ الجهات في ظل ثورة الحيواني.

### نحن والعالم

إذا أردنا أن نضمن علاقة إنسانية لنا مع العالَم، فينبغى أن تكون كذلك؛ فمن دون البُعد الإنساني لا يمكن تصوّر العالَم مستمراً

غيره في هذا العالَم، وإذا لم يتخلُّص هذا العالَم من المركزيات العرقية والدينية والثقافية والحضارية المتطرفة التى تستبطن رؤيته فلا سبيل لنا للتعايش معه؛ فدول الطوق الكبرى فيه تصنع الإرهاب بكُل مكوناته -داعش أنموذجاً- لقتل العرب والمسلمين كوسيلة له للسيطرة الكونية علينا، وتطلب منا محاربة الإرهاب، وهذا كيل بمكيالين ترانا دخلنا في لعبته مُجبرين شكلاً ومضموناً من باب التعارف الذي حث بما لا حول ولا قوة لنا. ولهذا، صار الشك لدى الشخصية العربية بنزاهة العالَم من حولنا سائداً، لكننا لا بد

من التخلُّص من براثن هذا الشك لكون الطريق الناجع للتعايش مع العالَم لا بد أحدنا هو ذلك الإنسان-الإنسى وليس مجرد أن يستمر مهما كانت نظرة العالَم إلينا كعرب ومسلمين مشوبة بالتطرف الجهوى والتمركز الاستعلائى شرط أن نفهم موجوديتنا الإنسانية بوصف أحدنا إنما هو إنسان-بعد بشري له حق الحياة فى الوجود وبناء أواصره على نحو إنسانى.

كاتب من العراق مقيم في الإمارات



# لا وقت للرثاء ميرسو في عودة متأخّرة إلى الحياة العربية

## سعید خطیبی

عربة الزبيع العربي توقّفت في منتصف الطّريق، لم تجد من يدفعها إلى الأمام، هي -الآن- مُحتجزة، لا تستطع أن تكمل مسارها، ولا يحقّ لها العودة إلى الوراء، ربما لن تُغادر النّقطة التي وصلت إليها، نقطة اللاانعطاف، على الأقلّ في الوقت الرّاهن. كما أن معسكر "الخوف" قد غيّر من موقعه، انتقل من أعلى إلى أسفل، من الحاكم إلى الشّعب، هذا الأخير بات يجد نفسه في منطقة الظلِّ، لقد قذف كلِّ ما يملك في لحظة واحدة، تعب ثم تراجع، أحلامه تضاءلت، لم تعد بنفس شغف اللحظات الأولى، قبل ستّ سنوات من الآن.

> م حصل الانقلاب، بشكل مُفاجئ، في وقت كان فيه الرّكود يقيناً، خرجت الجماهير إلى الشّارع وفزع الحاكم، لكن سرعان ما حدث الانقلاب المُعاكس، عاد الهرم إلى شكله الأوّل، استعاد الأسياد القدامى ثقتهم فى أنفسهم، استردوا كراسيهم وأمكنتهم، وتغيّرت شعارات الجماهير من "حريّة وكرامة" إلى "خبز وعيش" وكفى، انخفض سقف الطّموحات وسقطت المطالب الكبرى، الحلم كان مباغتاً جاء في لحظة لم يتنبّأ بها أحد وانتهى مثلما بدأ، والسّبب أن الحاكم قد فهم منذ عقود سيكولوجيا الشّعب، أدرك كيف يمسكها من قميصها ويثبط حركتها، وعرف كيف يقلب الخسارة إلى انتصار، فارق الخبرة في كسب المعركة الميدانية يبدو واضحاً بين الطّرفين، بين براءة الحلم وخبث الآلة السّياسية، "أحفاد العربى" في الرّواية نفسها بخروجهم كانت الغلبة للثّانية، هكذا تكون الشّعوب العربية قد خسرت أولى معاركها في القرن الحادى والعشرين، تقدّمت خطوة إلى الأمام وتراجعت خطوات أخرى إلى الوراء، أو بالأحرى دُفعت عنوة للتّراجع، ولكن يبقى لها أن تفكّر -الآن- في أسباب الهزيمة، في كيفيات الخروج منها وماذا تُريد من لحظتها الحالية بهدف تحقيق الطّفرة الاستثنائية؟

فى ديكور لا يختلف كثيراً عن ديكور رواية "الغريب" (1942) لألبير كامو (1913<sub>-</sub> 1960). ماذا كان سيخسر كامو لو جعل من بطل روايته ميرسو عربياً! إنّه لا يختلف عن أيّ عربي آخر، يبدو واحداً منّا، يُشبهنا، ولو غيّرنا هويته فلن تفقد الرّواية شيئاً من وصول عربة الرّبيع العربي، بورتريه متكامل قيمتها. ميرسو قتل عربياً «تحت الشّمس»، عن "خصم العربي"، لم يكن ميرسو مجرّد لم يكن يستفزه أمر من سلوكيات العربي/ الضّحية سوى أنه خرج إلى النّهار، صرّح بوجوده، أظهر جسده -في العلن- بعدما كان مجرد اسم وصورة، وحاول أن يُنافس أو يُقاسم الآخر/المُستعمر في امتلاك الفضاء العامّ. ذنب العربي في رواية "الغريب" أنه خرج من الظلِّ إلى الشَّمس، سحب جسده من الصّمت إلى الكلام، تماماً مثلما فعل

إلى الشّمس، إلى الشّارع، إلى الميادين التي

كان يحتكرها السّلطان وخدمه، ليرفعوا

أصواتهم وراياتهم، ليجدوا أن ميرسو قد

عرباً آخرين في تونس والقاهرة وصنعاء

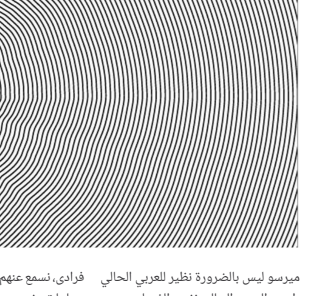
وطرابلس ودمشق يرميهم بالرّصاص كي

الرّوتينية، حياة لا تختلف عمّا يعيشه العربي من ميرسو الذي يعيش بجانبه وبداخله.

العبثية ومن السّخرية السّوداء، إننا نعيش اليوم: يُراقب تقلّبات الجوّ وألوان السّماء من صحو ومطر، ويرصد سلوكيات المارّة فى الشّوارع وملابسهم. حياة ميرسو تشبه حياة أيّ عربي اليوم، هو مُحبط من حياته، ويكره كلّ عربى آخر «يخرج إلى الشّمس». كما لو أن ألبير كامو كتب قبل 70 عاماً من شخصية في رواية بل هو كلِّ شخص يحمل حقداً تجاه العربي الذي يفكّر في استبدال

إن ميرسو المُعاصر الذي يعيش بيننا ويهدّد كلِّ حركة يفكِّر فيها العربي هو الندِّ الحقيقي، فحاضر العربى ومستقبله ليسا يتحددان سوى بالاعتماد على تصرفات وأفكار ميرسو المُعاصر، هذا الأخير قد يتجسد في صورة شرطى فى ساحة عامّة أو مسؤول فى آلة الدّولة أو مُستبدّ يخاف على كرسيه أكثر مما يخاف على كرامة شعبه. المواطن العربى لم يعد قادراً على تخيّل قدره والتّنبؤ تعدّد وتمدّد، كان واحداً وصار مئات يترصّد بمستقبله، فهو يعلم أن ميرسو يجلس في الجهة المقابلة ويُراقب تصرفاته.

المُواطن العربي لن يستطيع التَّفكير في حاضره، مداواة هزائمه، وكيفيات الانتقال لقد قام ميرسو بفعلته وهو يُمارس حياته من الاستبداد إلى الحرية سوى بالتخلُّص



بل هو العربى الحالى نفسه الذى لم يحسم خياره بين العيش الحرّ أو العيش المُسالم تحت سلطة النّظام القديم. ميرسو يحجب عنّا النّظر للمستقبل، ليس لقوته أو ذكائه، بل بفضل حنكته في قطع كلِّ صلة مع الماضي، فقد قطع -في رواية "الغريب"- صلته بأمه، بسهولة، بل إنه امتنع عن تسميتها باسمها، لم يعطها هوية معيّنة، تماماً مثلما يفعل ميرسو/الحاكم، في البلاد العربية، إنه يقطع المواطن عن ماضيه، يسلخه من تاريخه، كى لا يكرّر سلوكات حصلت فى السّابق، ويمنع عنه التّعلق برموز أو شخصيات يتمثّل فيها صورته. كما أن ميرسو لا يتحمّل وزر أخطائه، كلّما أذنب وجد عذراً لنفسه، هكذا يجد الحاكم العربى انعكاسا لصورته في شخصية ميرسو، فهو لا يقرّ -قطعاً - بأخطائه، ويحمّل الشّعب أو أي قوى خارجية وهمية مسؤولية ما يحصل، فقط لكى يتنصل هو من المسؤولية ولا يقوم بواجبه. هذا الحاكم تربّى وربّى الشّعب على تقبل خطاياه، على أن ينسب الانتصارات لنفسه ويرمى الخسارات للآخرين.

"فصل التّغيير" يكون قد وصل إلى نهايته، ولا شيء تغيّر -فعلاً- سوى عدّاد الضّحايا وشهداء الحرية. في السّابق، كانوا يسقطون

فرادي، نسمع عنهم بخجل، واليوم يسقطون جماعات، نسمع عنهم، وبالكاد نجد وقتاً لرثائهم. لكن، هناك شيء آخر تغيّر، دون أن ننتبه إليه بشكل جيّد، وهو توسّع شعور يشبه "متلازمة ستوكهولم" في العلاقة بين العربى وحاكمه. لقد عزّزت السّنوات الماضية وما رافقها من عنف مقصود الانطباع بأن ما كان أفضل مما سيكون. تحوّل العربي إلى كائن نوستالجي يحنّ للماضى أكثر مما يحنّ إلى زمن يستعيد فيه كرامته. ونجحت السّلطة في تغذية هذا الانطباع وإرباك طموحاته ودفعه لتقبّل

الأمر الواقع بدل التّفكير في بديل. إن هذه الحالة الشّعورية، التي يدور فيها العربي، تشبه تماماً ما عاشته الجزائر قبل أكثر من نصف قرن من الآن، فبعد الاستقلال مباشرة طفا خطاب معاد لفرنسا يُطالبها بالاعتذار على جرائمها وتقديم تعويضات للضّحايا ووصل الأمر إلى قطيعة -غير معلنة- بين قادة البلدين، حيث كان الرّئيس الأسبق هوارى بومدين يرفض أن يزور فرنسا ويقول في واحد من خطاباته الحماسية "أفضل أكل التّراب على أن تطأ قدمى تراب فرنسا". جاء هذا الكلام في سيّاق المرحلة الأولى، في مرحلة الحلم والانبهار بضوء الحرية، لكن هوارى بومدين

ثورة ثانية للحفاظ عليه، وهو ما لم يحصل، فبضع سنوات أخرى كانت كافية كى يغيّر الجزائري موقفه من الفرنسي/ الخصم القديم، وبدل أن يصير ندا له يتحوّل إلى صديق حميم له، بل مدافع عنه، انتهی زمن بومدین وجاء زمن بوتفلیقة، الذى بات يطلب الشّفاء من مستشفيات فرنسا، ويطلب -ضمنياً- مصالحة معها. هكذا تحوّلت العلاقة بين الجزائر وفرنسا من ثورة وخصومة إلى صداقة وحماية. هذا النّموذج يمكن إسقاطه على الحالة العربية اليوم، لقد نسينا في غمرة فرحنا الهشّ أن الرّبيع العربي يحتاج ثورة ثانية مرافقة له، لكنها لم تحصل وتحوّلت علاقة المواطن العربي مع حاكمه من خصومة إلى طلب حماية، بات ملتصقا به أكثر من أيّ وقت مضى، هكذا ستحافظ الأمور على استقرارها ويظلّ العربى حبيس "مخاوفه" و"حنينه"، ولن يخرج منها سوى حين يقرّر أن يتخلّص من ميرسو الذي قتل العربي -في الماضي- أكثر من مرّة، ومازال يفكّر في قتله مرّات أخرى، كلّما فكّر في الخروج من الظلِّ إلى الشَّمس، من الصَّمت إلى الكلام.

لم يفهم حينها أن الاستقلال يستوجب

كاتب من الجزائر مقيم في سلوفينيا

الوضع العربى الحالى يدور فى جوّ من



# دفتر شتائی الغجر أيضاً يتقاعدون يوميات ومنحوتات

## عاصم الباشا

حذائى الذى أحبّه ورافقنى خمسة عشر عامًا، والذى صار يشبهنى، بتشوّهاتی وتهالکی، وصار مریحًا لی مریحًا، ما زال بحالة جیدة. لكن نيكول قالت «صار عيب!» وأخذتنى إلى متجر هائل وصارت تعرض عليّ وأنا أشيح وأشيح وأشيح.. حتى تعبت. واشترت لي حذاءً حياديًا تمامًا ومريحًا.

جرّبته اليوم. أحسست نفسى غريبًا يمشى منتعلاً حذائى الجديد.

لم أتلفظ أبدًا ب»سيّدى» أو «مولاى» حتى أيام «خدمة « البسطار. ربّما كان لطبعى هذا دور في أن أحدًا (في بلادنا) لم يعرض علىّ

لكنني أقول «معلّمي» لمن كان حقًا كذلك.

فى أواخر التسعينات من القرن العشرين عملت، للارتزاق، مدقَّقًا لغويًا في وكالة الأنباء الإسبانية-القسم العربي (استشهد بعد قليل) عندما عُرض عليّ أن أعمل مديرًا عامًا مساعدًا لمؤسسة « التراث الأندلسى» التابع لحكومة أندلسيا المحلّية.

صفنت ثم رفضت « تهمّنى الثقافة ولا أفقه بالتمويل والأرقام». رضخوا وعملت مديرًا ثقافيًا سنتين اكتشفت فيهما تلاعبات المدير العام المالية (التي كان ينوى إلصاقها بي)، وكان كشفى كافيًا لفصلي

خرجت نظيفًا كما دخلت. وبقي المرتزقة.

(حماتيات)

يوم أخذناها إلى المحرقة كانت الفتاة التى تُعنى بها قد تركت درّاجتها الهوائية مربوطة بقفل إلى عمود كهربائي مقابل بيتنا. المتعة في الطريق إليه. بعد عودتنا من «حفل « الحرق لم تجد من الدرّاجة سوى الدولاب الأمامى (المربوط). حكت نيكول لأحد المارّة ما حدث. وكأنما ذلك عندما تبدى رأيك فلأنك تريد التواصل مع الآخر. فلا مانع من أن

الشخص تصوّر من يمكن أن يكون السارق. خلاصة: بعد ساعات كانت الدرّاجة كاملة مربوطة إلى عمود

شغل ولدنة وغير احترافي.

الطبيعة في يبرود جميلة، وكانت السيَرانات المعهودة تعتمد على كأس متّة وسجائر.

كنت أفضّل زاوية في غرفة من اللبن، برفقة كأس من العرق لتصبح الطبيعة كلّها ملكي.

عندما أفكّر بجذوري أرى شقاءً لا جنسية له.

كان بمقدورى أن أستشعر، لكننى رأيت باكرًا أشكالاً أجهل أسماءها..

عندما أنظر إلى تهالك يدئ والتجاعيد التى تعلوهما وأذكر الجراح التى تركت ندوبًا غدت البشرة منهما تغمرنى قناعة تقول «عشت يا

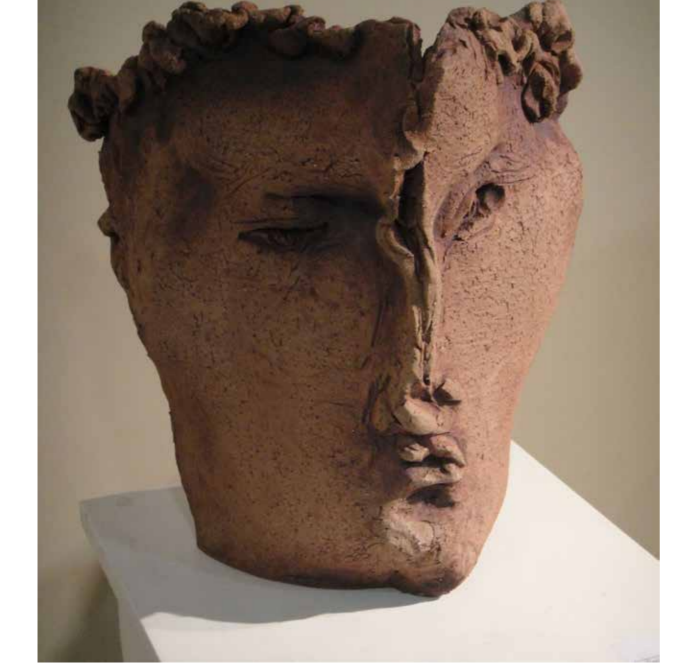
لا أقبل سوى رشوة عينيكِ ورعشة قد تأتى.

ليس ما أنجزته، أو حاولت، هو ما منحنى المتعة.

يستعير الآخر شذرات من رأيك ويقدّمها على شكل لقاء أو مقابلة

الهزيمة تبدأ عندما تخطر في البال.

نادر جبلى يتنازل عن مساعدات اللجوء في فرنسا لسببين: عزّة النفس، ولأنه يبرودى!



افتراضية شريطة الأمانة التامة.

لا أحتاج للـ»وطنية « لأكون سويًا. أنا مع البلد ولا أعرف ما هو «الوطن». كعلاقتي مع «الروح».. لا أعترف سوى بالنفس.

> الزمن مخاتل مخادع. كيف يبلغ مراهق مثلى السبعين بعد أشهر؟



عندما تتحامق ينفضّون من حولك. حوصرت بالأسئلة والتساؤلات.. فعرضت النفس كما هي فاستجلبت

حثّتنى امرأة بعد الانتهاء من موضوع «احكِ لنا»، فأجبت «أمّا الحكايات فأحكيها وحدى، على الورق وبلغة لا تعرفينها».

أسعدتني خيبتها.

عدت، لا أعرف كيف، فالنبيذ والحديث كان جيدًا. ثمة من اقتنى

وأزعجنى أن أكون نجمًا بين مجموعة المشاركين. المهمّ: عرفوا أننى سورى وأجيد الإسبانية أحسن منهم.

الدهر يعلّمنا.

مقولة أن الجسد ينمو لسنّ الثانية والعشرين غير دقيقة.

اليوم اكتشفت، بفضل الدهر، أن الصلعة تبرد أيضًا! صرّحت بذلك فألقت لى نيكول من الطابق العلوى طاقيتين كنت أستعملهما في موسكو السبعينات (من نوع البيريه)، فسارعت إلى ارتدائهما دون جدوى! رأسى أكبر ممّا كان عليه!

لعلّ عضوًا يكبر على حساب أعضاء تضمر؟

فى التلفاز حديث حول «الغريب» لألبير كامو.

قلت «نقلوه سينمائيًا ولعب ماستروياني الدور الرئيسي». هزّت نيكول رأسها، لكن شكًّا ما داعبها فصعدت إلى حاسوبها في الطابق الأعلى لتقول بعد قليل «صحيح! علمًا أن قليلاً ما تعرف عن السينما». أصابتنى « نشوة « النصر!

تعليم التشكيل؟

التوجيه لمحاولة الرؤية. لا أكثر. التقنية جانب غير إبداعي.

قليلاً ما عملت معلِّمًا للتشكيل.

ما أذكره هو أننى كنت أعود مرهقًا وعاجزًا عن مزاولة عملى. يبدو أننى أعمل «من قلب وربّ».

معلّم التشكيل الذي يمدّ يده لعمل طلاّبه معلّم سخيف.

طالبة عندى قديمة (استلمتها في الثالثة عشرة من عمرها) موهوبة بحقّ، وحدسى لا يخطئ عادة. اختارت دراسة العمارة، لأنها الدراسة العلمية الأقرب إلى التشكيل.

تخرّجت منذ أيام، بعد اثنتي عشرة سنة من الدراسة.

أرتاح عندما أتذكّر الصديق فاروق مردم بيك الذي مرّ بالخازوق إياه صارت ثلاثينية، وأسرّت لى مرارًا «أماطل، لأننى مرتاحة في بيت

مشروع تخرّجها: كيف يجب أن تكون المقابر. (المشروع جميل

سألتها (بعد التهنئة) «والآن؟».

«ما زلت مرتاحة» أجابت.

قلنا «نصنع منحوتة كبيرة لأبى العلاء المعرّى» تململ ملياردير سورى، فردّدوا الرغبة (لعلّه لم يفهم). نقز «يا أخى ما بنحبّو!».

طلع إخوانى الملياردير.

من ذكريات «عين العصافير»:

فى المشغل، ولصيقة به، فسحة صغيرة ممتعة للتسامر وشرب كأس. تظلُّلها شجرتا كرز وإجاص معمّرتان. كنت أجلس وحدى ليلاً فى صمت الوادى وأدع الموسيقى الكلاسيكية تتهادى فى أعماقه لترافق كأسى ودخاني. أذهلني أن أكتشف، أكثر من مرّة، تجاوب عصفور في عمق الليل مع مقطع موسيقي ما! كان يجيبه من عشَّه في الصخور القريبة.

انقضت قذيفة على الشجرتين وما عاد العصفور يغرّد. وأنا بعيد عن ذلك الحطام... إلاّ أننى واثق من أننى عائد والموسيقى والعصفور المغرّد. وستنمو أشجار شتلتها مع نمير، ليتسامر تحتها من يجىء

ذلك الغجرى الذي كان يفتح بقاليته كلِّ أيام السنة ويحتقر الأعياد، حتى الدينية منها، أغلق حانوته فظننت أنه مات. علمت بعد فترة لدى اكتشافي لبقالية جديدة مماثلة (تبيع التبغ أيضًا) فسألت الشاب عن الغجرى فقال لى «الغجر يتقاعدون أيضًا».

إلى إخوتى الكورد والكاتالانيين وبقية أهل الأرض: علَّمنى الخُرْف أن فتح باب الفرن قبل برودته يكسر كلِّ ما فيه.

اعتادت السلطات (كما اليمين الإسباني والاشتراكيين) التذرّع بما يسمّونه «القانون» و»الدستور» وكأنهما من الكتب المنزلة. يرفضون حقيقة أن العدل وأسسه، إن لم يتحرّك مع تغيّرات المجتمعات، قد يغدو غير عادل، كما الأديان أو الدوغما.

في عدالتي: من يسرق لأنه جائع بريء دومًا، ويتوجّب إدانة من

ما من ضوء أجمل من ضوء الخريف.





شعرى طويل ولا أستخدم المشط.

هنا عادة في عصاري الخريف.

قلت «أعرف.. والكبار أيضًا».

«دینامو کییف».

وكأنه يحكى لنا قصّته وهو يحتضر. أجبرتني زوجي على مرافقتها لشراء بعض الأغراض والريح تعصف (للمتسرّعين في شؤون حياتهم) المهمّ، لكزتنى وقالت «أنت تخيف الصغار!». لا أحبّ المحادثات الهاتفية الطويلة. أحبّ رؤية عينى من يحادثني. بالأمس داهمتنى أوكرانية معجبة بعملى قرابة النصف ساعة وهى تحاول إقناعى بضرورة العودة إلى العمل. بالمناسبة، صهرها، زوج ابنتها، من كبار أثرياء أوكرانيا ومالك نادى غيرى كان «ليشطّ ريقه».. لكنّنى هجرت كرة القدم في الثامنة عشرة! دواء لليأس؟ أجبت على التساؤل من تجربتى: ما أكثر ما هجرت رواية بعد

بعد لحظات تُعلن جائزة «بلانيتا» للرواية. يقولون إنها أرفع الجوائز لما يُكتب بالإسبانية. لم أقرأ أيًا من الروايات الفائزة لأننى لا أومن بالجوائز في الإبداع، وقد أكون مخطئًا. لكنّ سؤالاً استوقفنى اليوم: هذه السنة تقدّم للمسابقة أكثر من 600 مخطوط. كيف لأعضاء التحكيم أن يقرأوا كلّ ذلك؟

> صفحات معدودة. لكن 600 كثير كثير.

> > ترى الحقيقة في ظلال الكذبة.

ما عدت شاطرًا، من كلّ خمس ضربات بالمطرقة واحدة تعشق يدى! مئة عام على إعدام الراقصة ماتا هاري في فرنسا بتهمة التجسّس. وهى كانت ترقص لحمقى الجانبين وهما يقتتلان!

يروق لى التجوال تلمِّظًا بين أنواع الأجبان، لكننى أحنِّ دومًا لذلك الذى كانت تجلبه نسوة القرى المجاورة ليبرود.

يزعجني، صراحة، إطلاق صفة الكلب على وحوش أشبه بالبشر. فالكلب عندى، مع الحمار، أقرب الكائنات النبيلة المرافقة للإنسان. وبمقدور «الإنسان» أن يصبح صديقًا وفيًا للكلب إن أحسنًا تدريبه.

عسكرى طريف (أمر نادر) ديغول: «كيف تحكم شعبًا ينتج ثلاثمئة صنف من الأجبان؟».

بدأت أقتنع بضرورة شراء المكنسة الآلية (روبوت) فالغبار الذي

يأتينا من أفريقيا متعب حقًا.

من السخف أن تطفئ الشمعة قبل أن تشتعل.

كتبت لى ليانة بدر سنة 2012:

«اعتدنا على أن تكون الأعمال النحتية منتمية إلى عالم خاص للفنان. تتفوق أعمالك كونها تنتمى لك ولكنها تقدم لنا عالما ننتمى إليه، وتروينا جمالياته، وتصعقنا آلامه. كل منحوتة هي بمثابة رد الروح لعالم يذوى لأنهم يحاولون إبادته. شكرًا على بث الروح في عالم يقاوم الصقيع الذي يعمل الأعداء على نشره. إنها الحياة وهي تقاوم عبر منطقها الخاص».

مارس النحت.

لأننى لا أحتمل الانحباس فى شقّة طويلاً تقرّر أن تنحبس زوجى طويلاً في «كولن» (مع باسم وزوجه والحفيدة).. وأن أقضى بقية «إدانتي» في باريس.. محبوسًا عند الأصدقاء.

فى أفلام رعاة البقر الرخيصة يقتل «البطل» بمسدّسه ذبابة تزعجه! أصدّق هذا.. بعد أربعين سنة من التمرّن.

وتبقى مصادفة.. إلى حدّ ما.

عندما قلت رأيى فيما يخصّ «استفتاء» كوردستان فلأننى كنت أرى ما يجري وما سيجري.

قلبى على المساكين.. من كل الانتماءات.

شمال غرب إسبانيا يحترق، وطائرات مكافحة الحرائق قليلة.. لأنهم يفضّلون المقاتلة القاصفة منها!

اللعنة على السياسيين!

أنقذوا حطب الجحيم القادم.. أيّا كان الانتماء.

نحات وكاتب من سوريا مقيم في غرناطة



## ثلاث قصائد

## حمید سعید

## رجلٌ في السبعين.. وسيِّدةٌ في....؟

«1»

رجل ٌ في السبعين.. وسيِّدةٌ في....؟

يلتقيان..

بمشفى في عمّان..

.....

أتعرفني..؟

.....

«2»

في شارع فيصل فرحان الجربا.. حيث يُقيم

رآها..

يتبَعُها كلبٌ جبَليٌّ حَذِرٌ..

أُسرَعَ..

فابتسمَتْ..

وهي تقول.. أحقًّا لا يتذكَّرُني؟

أم تلكَ امرأةٌ تشبهها..

.....

كان يُراقِبُها..

هل هي؟

وهي تُحرُّكُ جمرَ الأرجيلةِ..

غادَرَت المقهى.. فتذكَّرَ خفقَ عباءتِها..

ابتعدَتْ..

. . . . .

شخنا.. وتغيَّرت الدنيا

إلا خفق عباءتها.. ظَلَ كما كانْ.

«4»

«3»

في دائرة الهجرةِ..

فاجأه صوتُ امرأةٍ،، يأتي من زمنٍ جدّ بعيدْ..

أأنتَ؟

••(



O»

في الدوَّار الرابعِ.. وهو يحاسبُ صاحبة المطعمِ.. مرّتْ..

أصبح غير بعيدٍ عنها..

يا..

أنتَ هنا..؟

منذ سنينْ..

وأنا أسكن في هذا الشارع.. منذ سنينْ

وتُشيرُ إلى بيتٍ غير بعيدٍ.. بعصاها زُرْني حين تشاءْ..

. . . . . .

. . . . . .

وبعدَ أسابيع.. يجيء ليسأل عنها

يُخْبِرُهُ البوابُ.. بأن الله توفاها.

«7»

البردُ شديدٌ في عمّانْ..

والرجلُ السبعينيُّ.. يدبُّ على غير هدى.. يتدفَّأُ بالسعي إلى حيث.. سيلقى الأصحابُ

كانْ.

قالتْ:

مثل صبيةْ

تبادلنا القولَ..

ذكرتُ لها اسمك..

أوَ أنتِ؟

لقد كنتُ أحدِّثُ أحفادي عنكَ..

سيزورك َ في المقهى.. ذات صباحْ.

بالأمس.. وكنتُ أُمَّشطُ شعري..

وهي عجوزٌ عجفاءُ.. تُكَمِّل عينيها

وتلوِّن خديها وأظافرها والشفتينْ

«5»

وهذا أوسطهم..

تقولُ له جارتُهُ..

في صالون التجميلُ

شاهدتُ امرأةً بغداديةْ

W1//

العدد 35 - ديسمبر/ كانون الأول 2017

| وعندَ البابْ                                 |                                       | يومَ يقولُ لها بالإشارة لا مالَ عندي   | 2017 9- 22-                    |
|----------------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------|--------------------------------|
| يتذكَّرُ أيام البرد ببغدادْ                  | ثم رآها                               | تخاصمهُ وتغادرُ                        |                                |
| وهي ترافقه أينَ هي الآن؟                     | ماذا يبقى من سَيِّدةٍ في؟!            | تخرجُ من دون أنْ تترضّاهُ              |                                |
| كانت تضحكُ حين يناديها فرط الرمانْ           |                                       | لكنها ستعود                            | دعوة                           |
| وهل ظلَّ البردُ هناك كما كانْ؟               | «10»                                  |                                        |                                |
| أم هاجرَ؟                                    | يَحملُهُ الوهمُ إلى ماضٍ كانْ         |                                        | بمُشْتَبَكٍ من كهرمان وفِضَّةٍ |
| كي يبحث عنها في كل مكان؟                     | فيرى امرأةً كانتْ ثمَّ طواها النسيانْ | لقد كبرتْ                              | تُقيمُ                         |
|                                              | تخرجُ من بيتٍ يتخيَّلهُ               | حيثُ يجلسُ كلَّ صباحٍ                  | وتدعو أرجوان الحدائق           |
| «8»                                          | وتُحييهْ،                             | تمرُّ الصبيّةُ يسألها أو يكادُ         | إليها                          |
| يمرُّ اللونُ الغامضُ كلَّ مساءْ              | يردُّ تحيتها                          | عن طفلة الأمسِ                         | إلى أيامها البيض               |
| حيث يكون الرجل السبعيني مُطلاً من شرفة منزله | ويمدُّ يداً ليصافحها                  | تشغله ببضائع لا نفعَ فيها              | إنَّها                         |
| يتساءل من هذا اللون الغامض؟                  |                                       | تبيعُ لهُ ما تشاءُ لا ما يَشاءْ        | ترى مدناً كانت تلمُّ ظلالها    |
| ثَمَ تخيله امرأةً                            |                                       | يقول لمن معهُ                          | تُعيدُ إليها                   |
| أعطاها اسماً                                 | فيُنبهه صوتُ النادلِ في المقهى        | وهي تخفي مفاتنها                       | عنفوان الحرائق                 |
| واختار لها زمناً وحكايات                     | وهو كما كانْ.                         | هذه طفلةُ الأمسِ                       |                                |
| كان يقول لماذا لا تسأل عني؟                  |                                       | تزهو بما اكتنزتْ من عجائب أمر النساءْ. |                                |
| أو ما كنا من قبلُ معاً؟                      | 2016 8- 30-                           |                                        | تغنين لي؟                      |
| مرَّ اللون الغامض يوماً قبل غروب الشمسْ      |                                       |                                        | <i>V</i>                       |
| فرآه الرجل السبعيني وكان <sup>°</sup>        |                                       | وتَغيبُ طويلاً                         | قد نسيت وفاتني                 |
| بستاني الجيرانْ.                             | تحولات                                | ويبقى كما كان يجلسُ كلَّ صباحٍ         | غنائي                          |
|                                              |                                       | وتأتي لقدْ ثقُّلَتْ                    | ما أبقى غيابك لي غدُ           |
| «P»                                          | حيثُ يجلسُ كلَّ صباحٍ                 | وهي تحمِلُ طفلاً تُشيرُ إليهْ          | انتظرتكَ                       |
| تهاتفهُ                                      | تَمُرُّ به طفلةٌ                      | تقولُ له ولدي                          | هلاً جئت من قبل                |
| وتقول رأيتُكَ في المقهى كنتَ بعيداً!         | لتبيعَ له أيَّ شيءٍ                   | وتبيع له ما تشاءُ لا ما يشاءْ          | نلتقي                          |
| أوَ هذا أنت؟                                 | سيتركهُ حين يغدو إلى البيتِ           |                                        | قريباً بعيداً؟                 |
| بلى                                          | يمنحها كلَّ ما كان في الجيبْ          |                                        | إنَّما الأمسُ موعدٌ.           |
| ماذا تنتظرين                                 | وهو قليلُ قليلُ                       | كُنْتَ أَباً طيِّباً                   |                                |
| من رجل يعد السبعين؟                          | ويعرِفُ أَنْ ليسَ شيئاً من المال      | وكلُّ الذي كان بيني وبينكَ             | شاعر من العراق مقيم في عمان    |
|                                              | يأتي به الغيبْ                        | يا سيدي إننا فقراء.                    |                                |
|                                              |                                       |                                        |                                |

# أزمة الخطاب المعارض ونكوص تجربة التحول

## إبراهيم أزوغ

هل كان للدم الغزير الذي سال في الساحات العربية من معنى غير الرغبة في التغيير وتحقيق العدالة الاجتماعية والرفض للاستبداد، وهل كان من باب المصادفة أن تخرج جحافل المتظاهرين في وقت قياسي وأن تتوحّد في صفوف تحت شعارات موحدة تبدأ بإسقاط الفساد وتنتهى بإسقاط النظام؟ هل من الممكن أن يكون لتيار سياسى القدرة على إخراج هذا العدد من المتظاهرين إلى الساحات العامة وتوحيد مطالبها، وإذا لم يكن ممكننا أليس من الممكن استثمار خروجها وتأطيره لبناء أوطان تحترم فيها الحقوق وتصان فيها الحريات؟

> من حسنات الربيع العربى على الرغم من الحصيلة الوخيمة التي منى بها من الدم والدمار والخراب في العديد من البلدان العربية، أنه كشف الوجه الشعوب العربية وحنقها من مظاهر الظلم والحيف والتهميش والفقر والقمع التى تعيش في ظلها، وتعبيره عن الرغبة قولا وفعلا في التغيير، وفي الوقت ذاته طرح سؤال الحاجة إلى خطاب سياسى ينتظم الجماهير العربية المحتجة ويقودها إلى التغيير والتحول الديمقراطى المنشود.

### أزمة المعارضة

من نافلة القول بأن هذه المقالة لا تسعى إلى تقديم حلول لأزمات الفكر في علاقته بالأنظمة السياسية العربية ومعارضاتها، لأن ذلك أوسع من أن تحيط به، وأبعد من رهانها، ولا نهدف من خلالها إلى اقتراح تصور أو برنامج فكرى لأن ذلك من شأن التيارات العامة للتفكير، كما لا نقصد إلى ترجيح كفة تصوّر عن غيره من التصورات لما يستدعيه ذلك من تضافر جهود أفراد المجتمع ومؤسساته ونخبه المثقفة برمتها في مقاربة أزماته من زوايا مختلفة انطلاقا مما تحصّل لديها من معطيات ثقافية

واجتماعية واقتصادية. من الراجح لدينا أن أزمة التفكير المعارض من باب التجديد والتغيير في العالم العربي اليوم لا تتصل بخلل في الفكر ومؤسساته عن المستور أو ما كان في حكمه من اختناق وحسب، وليست المعارضات الفكرية قابلة للتجاوز بإجراء تعديلات على مصطلحاتها وبرامجها وصيغها ومقترحاتها لتواكب المرحلة وما تعرفه من تحولات، وإنما هي في حاجة إلى «إعادة بناء» للذات تستلزم فى البداية اكتسابها للمشروعية التى فقدتها تدريجيا ابتداء من العشرية الأخيرة من القرن الماضى وبشكل واضح فى مطالع

من المسلّم به في أعراف التفكير والسياسة وقوانينهما أن هدف كل معارضة فكرية أو سياسية يتمثل في الوصول إلى السلطة، وفى سبيل ذلك تعتمد مختلف الصيغ والوسائل التى قد تمكّنها من تحقيق أهدافها وغاياتها كلاّ أو بعضا، وفي مقدمة هذه الصيغ حمل شعار إنقاذ المجتمع من الهاوية التى تقوده إليها السلطة الحاكمة، أو التى قد يقبل عليها أو يقترب منها مثلما فعلت المعارضات العربية خلال فترة السبعينات والثمانينات من القرن العشرين

وخاصة تلك التى رفعت منها شعارات الفكر الاشتراكى، أو إظهار التبنى لأفكار تتصل

فى العالم العربى يعود إلى كون ما يعتور النظام السياسي من أعطاب قد انتقل إلى حيث الجوهر مؤسسة من مؤسساته التي بينها ما أدى إلى طبع المعارضة السياسية

إن الجمع بين النظام السياسى ومعارضته

### الإخفاق في تحقيق التحول

بنظام القيم والمثل العليا فى المجتمع وهو ما أفلحت فيه أحزاب الإسلام السياسي، غير أن الأولى والثانية فشلتا في الحفاظ على المشروعية والتمثيلية، بعدما ضمنت كل منهما لنفسها قاعدة جماهيرية واسعة خوّلت لها إحراز نتائج مكنتها من الوصول إلى السلطة بسبب فشلهما معا في تحقيق الأهداف التي سطرتها كل منها تحقيقا عينيا فصارتا معا صورة من صور النظام

معارضته بعدما استطاع أن يجعلها من تيسّر عليه تنفيذ مشاريعه واستراتجياته وتشرعن لها وتحول دون معارضة الشارع لها أو رفضها رفضا باتا، ولقد كان من نتائج هذا التحول وأسبابه التى يصعب الفصل بجملة من السمات نعرضها كما يلى:

إن فشل ثقافة المعارضات الفكرية والسياسية العربية خلال المرحلة الأولى في تحقيق أهدافها لا يعود فقط إلى ما لحقها



من قمع السلطة الحاكمة وما نخرت به هذه الأخيرة هياكلها وقواها من اختراق، ولا إلى اللاتوازن الواضح بين ما رفعته من شعارات التغيير وقدراتها وإمكاناتها في الفعل، بل وبالدرجة الأولى إلى كون شعارات الثورة والتغيير الجذرى التى رفعتها كانت مطلبا نخبويا لا يتجاوز هياكلها التنظيمية إلى أن يكون مطلبا مجتمعيا، وقد قادها هذا الخلل إلى أن تقدم في المحصلة نتائج وخيمة تبدأ بالشهداء والمعتقلين والمنفيين وتنتهى بالخونة والانتهازيين وبفقدان القاعدة الجماهيرية والمصداقية السياسية.

أما في المرحلة الثانية فنحسب أن الفشل العدمية السياسية: إن المقصود بالعدمية في هذا السياق هو ببساطة فقدان المجتمع يعود إلى عدم امتلاك هذه المعارضات الفكرية للبرنامج السياسى وعدم درايتها بأطيافه ونخبه الفكرية المختلفة الثقة في بالممارسة السياسية وبدواليبها، وهو ما سَيرها إلى عصى فى يد الأنظمة الاستبدادية الحاكمة وصيغة لإبادة فكرة وإمكانية تحقيق التحول الديمقراطي المنشود في المجتمعات العربية، وعَدْمِ رائحة الثقافة الديمقراطية في الأوساط السياسية وسيكون من نتائج عدم الدراية تلك ثلاث نتائج خطيرة على المجتمعات العربية نعرضها كما يلى:

الحركات الإسلامية إلى السلطة.

الشعبوية السياسية: إذا كان المقصود بالخطاب الشعبوى في الغرب الخطاب الموجه بالأساس إلى الفئات الشعبية وقد ارتبط أساسا بالتيارات الفكرية اليسارية والتقدمية قبل أن يكون خطابا لليمين كذلك، فإن تعريفه ومقصديته ومحصلته فى العالم العربى كانت تتفيه الخطاب والفعل السياسيّين وهو ما تشهد عليه خطابات الأغلبية كما المعارضة فى المجالات السياسية العربية.

الإرهاب وإذكاء الإيمان بالعنف في التغيير: إن الفشل الذي منيت به تيارات الإسلام السياسى فى التغيير وبناء دولة دينية مثالية، وما قادها إليه من فقدان للمشروعية السياسية وثقة القاعدة الجماهيرية، هو ما رسم أنفاقا مظلمة تقود عبرها الطائفية وفتاوى فقهاء الظلام وأنصاف العلماء وأرباعهم المجتمع إلى الدم والدمار والخراب قاعدة، بدل الحوار والتداول والتوافق والاتفاق والاختلاف حول التدبير والتسيير لشؤونه.

### تحولات المجتمع وجمود الفكر

شهد العالم العربي برمّته ويشهد تحولات نتيجة ما يعرفه محيطه المحلى والدولى من متغيرات مست السياسة والاقتصاد والاجتماع والثقافة، في حين ظل الفكر السياسى العربى حبيس مرجعيات فكرية وأيديولوجيا إنتاجها وكان محكوما بشروط مختلفة تماما عن الشروط التى يعيشها العربى اليوم، والحال أن السياسة باعتبارها علما وممارسة لا تعنى كما ذهب المفكر عبد الإله بلقزيز غير»فكر متأقلم مع الواقع في سيرورته وفي صيرورته، في حركية تطوره الموضوعى وفى المآلات والمصائر التى يستحيل إليها وممارسة متكيفة مع متغيراته ومستجدّاته الواقعية الجارية بمقتضى قوانين موضوعية هى

وإذا كان هذا الخلل في الفهم قد نتج عنه

من جهة تخلف فكر المعارضة عن حركية الواقع العربي، فإنه من جهة ثانية جعل من المعارضات العربية منذ نهاية الستينات من القرن العشرين إلى اليوم معارضات مؤسسة على امتلاك الحقيقة، والحقيقة واحدة، وقدرتها دون غيرها على العبور بالمجتمع من الاستبداد وأثاره إلى مجتمع العدالة الاجتماعية، وذلك ما عكسته التصورات السياسية الاشتراكية الماركسية واللينينية. أو مؤسسة على اليقينيات



فشل ثقافة المعارضات الفكرية والسياسية العربية خلال المرحلة الأولى في تحقىق أهدافها لا ىعود فقط إلى ما لحقها من قمع السلطة الحاكمة وما نخرت به هذه الأخيرة هياكلها وقواها من اختراق، ولا إلى اللاتوازن الواضح بين ما رفعته من شعارات التغسر وقدراتها وامكاناتها في الفعل، بل وبالدرجة الأولى إلى كون شعارات الثورة والتغيير الجذرى التى رفعتها كانت مطلبا نخبوبا



والثوابت والأخلاق والقدرة على الارتفاع بالمجتمع إلى عالم المثال حيث يسود العدل ويحكم النص والشورى، بعيدا عن

وأخرى غربى كافر.

أركان أفقها السياسى.

والقدرة والفاعلية في أداء أدوارها.

إن أهمية الفكر السياسى المعارض تتمثل كما في تصور بلقزيز في «صون الحياة السياسية من الاضطراب ومدها بأسباب شعارات الديمقراطية والحرية والمساواة الاستقرار»، وهو بالنسبة إلى السلطة

التى مضمونها تارة برجوازى رأسمالى،

إن هذا الفهم والانغلاق والرؤية الأحادية اللذين نتجا عنه هو ما قاد فكر ونشاط المعارضات السياسية العربية باختلاف مرجعياتها وتصوراتها إلى العقم والعجزعن صياغة برامج بديلة تخرج بالأوطان العربية وشعوبها من أزماتها وتخلفها، وهو عينه ما قادها إلى الفشل في التواصل مع الشباب خاصة، وشد انتباهه إليها وجعله متفاعلا معها وقاعدة لها، ما بجعل أحلامه ركنا من

### التبعية والاستبداد

أغلب المعارضات السياسية العربية اليوم تعيش أزمتين؛ أزمة داخلية تجلت في استبداد قياداتها بإدارة أجهزة أحزابها وتسييرها والانفراد بقراراتها بعيدا عن التداول للتسيير كما اتخاذ القرار، وهو ما جعل منها صورة مصغرة للسلطة الحاكمة وحوّلها إلى مؤسسات تنعدم فيها الديمقراطية وتسود فيها الانتهازية والبيروقراطية والدوغمائية الفكرية، وأفقدها التمثيلية وأورثها الانشقاقات والتمزّقات، وأزمة ثانية ناتجة عن الأولى تمثلت فى فقدانها لاستقلالية القرار السياسي، فالمعارضة السياسية في العالم العربى حولت نتيجة ما لحقها من أعطاب وظيفتها من تمثيل الجماهير الاجتماعية، أو قسم منها على الأقل في الدفاع عن مصالحها، والتعبير عن رغباتها، إلى أدائها لوظيفة أخرى تجلت في حصر أفق المطالب الاجتماعية والسياسية للناس والالتفاف حولها ولجم احتجاجاتها، وسواء أكانت التبعية للداخل؛ للسلطة الحاكمة أو للخارج، فإن ذلك سبب من أسباب فقدان الشرعية

ومؤسسات سياسية محل ثقة الجماهير وبرامج قادرة على جعلها تلتفٌ حولها باعتبارها منبرأ وبرنامجا مطلبيا وطنيا، معالجة ثلاث علل نخرت جسد الخطاب المعارض ولا يكون علاجها إلا بتجديد هذا الخطاب ومنابره.

الحاكمة كما للمجتمع وأفراده صمّام أمان،

ووجود هذا الفكر ومؤسساته بالغ الأهمية

باعتباره صوتا أساسيا من أصوات المجتمع

وصيغة ضرورية من صيغ التعبير عن

إرادة التغيير من جهة متابعة القرار والأداء

الحكوميين، ومن الطبيعي أن يكون فشل

حركة الفكر المعارض ومؤسساته نتيجة

لجملة الأسباب الذاتية والموضوعية التي

ذكرنا بعضها تفصيلا أو تلميحا، وصرفنا

النظر عن أسباب أخرى لا تقل أهمية عنها

فى شل حركة المعارضة السياسية فى

الوطن العربى وقيادة الفعل السياسى جملة

إلى الانحطاط والعدمية، وهو ما يفرض

بالضرورة إعادة طرح سؤال ما العمل؟

ومحاولة تقديم إجابات له تنطلق من

تشخيص الوضع العربى ومعارضاته ونقد

للذات، وينتهى بإعادة بناء لما طاله الهدم في

الفعل السياسى على المستويين التصورى

والتنظيمي، وفي هذا السياق نقدم بعض

المقترحات التى نراها كفيلة بالعودة بالفكر

المعارض المتطلع إلى التغيير على وجه

الخصوص إلى أداء أدوراه واستعادة وهجه

وطاقته على الاستقطاب وممارستها الفعل

بدل المراوحة فى حيز الانفعال وتقديم

مشاريع بديلة، ولعله الطريق الذي نعتبره

ممكنا لانتشال الشعوب العربية من ظلمات

لعلّ الخروج المتردد للشعوب العربية أو

لفئات واسعة منها إلى الشارع للاحتجاج من

أجل مطالب اجتماعية ومقاومة الاستبداد

ورفض القمع الذى يطال الحريات يوما بعد

يوم، ويأتى على الأخضر مما انتزعه بالدم

والسجن، دون إحراز نتائج، دليل واضح

على الحاجة الملحة لإعادة بناء المعارضة

وتستدعى عملية إعادة البناء هذه، وهي

عملية آنية لا تقبل الإرجاء أو التأخير

لحساسية الظرف وعدم نضوج شروط

التغيير المتصلة خاصة بعدم وجود تيارات

التخلف والقمع والقهر الاجتماعي.

عود على بدء

الفكرية والسياسية.

ولا يكون تجديد الخطاب السياسي []بالدرجة الأولى ] إلا بإعادة وصل الثقافي والفكرى بالسياسى، وهو ما يؤكد الحاجة إلى اضطلاع المثقفين بدورهم الاجتماعى



انخراط المثقف في صياغة خطب التغيير المجتمعى هو الكفيل بتصحيح الأخطاء التي قادت قوى التغيير إلى الانفصال عن شروط الواقع والتاريخ وعن المبادئ والقيم في ممارستها وبرامجها وفي الانفصال نتيجة لذلك عن الحماهير، وسيمكّنما من قنوات حديدة لتحديد تصوراتها وتعديل برامجها وفقا لما تقتضيه حاجات المحتمع ومتغيراته



والتاريخي في التعبير عن مواقفهم تجاه

قضايا المجتمع العربى وهمومه وأزماته،

على عقل الجماهير ويسعى إلى إقناعها

الخروج من حالة الجمود هو إتاحة الفرصة للأجيال الجديدة من الشباب العربي ليدلى بدلوه في مشروع التغيير، ويقدم بالتالي رؤاه التى سترفد حركة الفكر العربى برؤى جديدة ودم جديد.

بمشروعية التغيير وإمكانيته، ويوازى

مخاطبة الوجدان الذي يزرع الحماسة في

إن انخراط المثقف في صياغة خطب

التغيير المجتمعى هو الكفيل بتصحيح

الأخطاء التى قادت قوى التغيير إلى

الانفصال عن شروط الواقع والتاريخ وعن

المبادئ والقيم في ممارستها وبرامجها

وفى الانفصال نتيجة لذلك عن الجماهير،

وسيمكّنها من قنوات جديدة لتجديد

تصوراتها وتعديل برامجها وفقا لما تقتضيه

حاجات المجتمع ومتغيراته، وتشييد رؤى جديدة في الثقافة والسياسة والاقتصاد لا

ومن شأن المثقف المنخرط في الفعل

السياسى أن يكشف زيف المناضل الذي

صنعه الإعلام والشعبوى اللذين طبعا

الحياة السياسية العربية اليوم بالسطحية

والانحطاط على مستوى الخطاب

والممارسة، كما من شأنه أن يتصدى

لفكرة امتلاك الحقيقة المطلقة والرؤية

الواحدة الأحادية والتوظيف الأيديولوجي

إن من أكثر الأسباب التي عجّلت بإفراغ

المعارضات السياسية من دورها وجمهورها

أن من عارضوا بالأمس القريب الاستبداد

وكانوا في مقدمة الرافضين للبيروقراطية والانتهازية والإقصاء في تسير مؤسسات

الدولة هؤلاء أنفسهم تحولوا إلى عقبة كأداء

ولعل من المهام المستعجلة من أجل

والسياسى للدين.

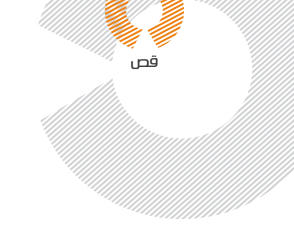
فى طريق التغيير.

تنحرف عن المبادئ ولا تشذّ عنها.

وهو ما يحتاج حركة واسعة من التفكير النقدى ومن مراجعة التصورات السابقة التى فشل معتنقوها فشلا ذريعاً فى جل وبانخراطهم في التأسيس لخطاب يركز معاركهم خلال المئة سنة الماضية.

كاتب من المغرب

عينها قوانين الواقع».



# الخرساء

## عمرو أبوالعطا

جاءت الشرطة لمعاينة الجثة ومكان الحادث، هذا الرجل الغريق وجدوه مقطوع اللسان في هذا الجانب البعيد من أنحاء القرية غارقاً في «الترعة» وقد زالت ملامحه. أخذت الشرطة الجثة دون الوصول لملابسات الحادث. انتشر الخبر في القرية، واختلفت الروايات، وظل الحادث فيه شيء من الغموض. ولكن هناك رجل عجوز يعرف ما يحدث.. «إنها الخرساء».

منذ سنوات عديدة ولدت بنت خرساء في هذه القرية، وكان أهل القرية يضيّقون عليها، ويشيرون إليها ببعض الإشارات التى تزعجها. كانت دائماً كثيرة البكاء. أناس لا يحترمون من لديهم إعاقة.. عاشت الخرساء حياة صعبة وحزينة، ووالدها الرجل البسيط الفقير لا يستطيع أن يحميها من مضايقات الناس.

ذات يوم زادت مضايقات الأهالى لها فأصيبت الخرساء بحالة اكتئاب وذهبت إلى أطراف القرية وألقت بنفسها في الترعة. ذاع خبر موت الخرساء وأخذ الناس يتهامسون ويتكلمون، ومنهم من فرح لموتها لأنها كانت شؤماً على القرية بحسب تفكيرهم.

وجدت جثة الخرساء غارقة في الترعة وجاءت الشرطة وأخذتها لتشريحها ولكن في المشرحة اختفت الجثة بشكل غامض، ولم يستدل على مكانها.

حزن الأب على موت ابنته الوحيدة، وترك القرية مهاجراً، ولكنه الآن رجع إلى القرية.. هذا الرجل العجوز هو الأب، وكان يعلم أن ابنته

عندما ترى الخرساء لا تصرخ.. الخرساء تسرق اللسان لتتكلم به وتغرق صاحبه.

ذهب ثلاثة من الشباب إلى جانب من القرية عند الترعة، وأخذوا يشربون سجائر الحشيش غابوا جميعا عن الوعى. واحدهم سمع أحدا يناديه. الخرساء تتكلم بلسان الرجل الذي غرق. أخبر الشاب أصدقاءه أنه يسمع صوت رجل ينادى ذهبوا إلى مكان الصوت وجدوا بنتا تستغيث. اثنان نزلوا في الترعة لإنقاذها والثالث هرب

فى الصباح ذاع خبر وجود جثتين فى الترعة فى إنحاء القرية مقطوعتى اللسان. نفس الطريقة التي وجدوا عليها الجثة الأولى. انتشر الرعب في أنحاء القرية وهذا الشاب الذي سمع بموت أصدقائه أصابته حالة من الجنون والخوف فهو يعلم ما حدث ومكث في بيته من شدة الخوف.



في منتصف الليل سمع الشاب صوتا يشبه صوت أصدقائه ينادونه أنهم في انتظاره في نفس المكان. الخرساء تستخدم لسان الشابين لاستدراجه ولكنه شرب من سجائر الحشيش ما كان يكفى لإفقاده التركيز. استجاب لطلب أصدقائه وذهب إلى المكان ولكنه لم يجد أحدا وذهب وراء مصدر الصوت ومازال الصوت ينادى وفجأة تظهر الخرساء ويصرخ وتأخذ لسانه وتغرقه في الترعة.

فى اليوم الثاني وجدوا الجثة كالسابق. انتشر الخبر في القرية ومنع أهلها من الذهاب إلى هذا المكان ليلا. ومازالت الخرساء تنتقم.

کاتب من مصر



تلویحة ید

مريم الساعدي

لم يكن شيء قد اختلف. استيقظتِ هذا الصباح مثل كل صباح. كنتِ متثاقلة كالعادة. كان ملمس الفراش وطنك. بحثتِ عن زوجك، لم يكن في جوارك، لم يكن قد عاد بعد، مكانه بارد. ليلة أخرى قضاها حيث لا تدرين أين، ولم تعودي تسألين. في كل مرة حين كنت تسألين كان يجيبك بقبح، بكرهٍ. كان ينظر إليك بغضب، كأنك اغتصبت للتو، وبعنف بالغ، حريته. فتركته لذاته، لم تعودي تسأليه، وبدا مرتاحاً أكثر، ولم يعد يكلَّمك. إذا جلس كان يلاعب ابنته. وإذا قام لم يلتفت خلفه. يتركك نائمة أغلب الوقت والبنت في المدرسة. ولا تعرفين متى يعمل. يذهب صباحاً أحياناً، وأحياناً مساء، وأحياناً لا يذهب لأيام، يقضى الوقت في البيت معك، ولكن ليس معك. يلاعب ابنته، أو جهازه النقال، منشغل طوال الوقت بجهازه النقال. لم يعد يهمك أن تختلسي النظر إلى الشاشة لتعرفي ماذا يفعل، وإذا رنّ هاتفه لم يعد يهمك أن تتأكدي من المتصل امرأة أم رجل. هذا الرجل لم يعد يعنيك، منذ مدة. تريدين أن تقولي له: طلقني. ثم لا تجدين في نفسك حتى الطاقة الكافية للاهتمام بتركه. صرت هناك، مع نفسك، تفعلين أشياءك الخاصة. تنظفين البيت، تساعدين الخادمة في كل شيء. أحياناً تطلبين منها أن ترتاح طوال اليوم، لا تسألينها أيّ شيء. اشتريت لها جهاز تلفزيون وضعته في غرفتها، زيّنت غرفتها بالورود الجافة علقتها لها على السقف، وضعت لها أنواراً ملونة، اشتريت لها أباجورات تضىء وتخفت بألوان عديدة، أردت لها أن تكون سعيدة، هي كانت تشكرك كثيراً، ثم صارت تصمت وتتقبل هداياك كواجب مفروض عليك، وضعت لها ثلاجة خاصة ملأتها بالأطايب. قلتِ لها، أنت غريبة، كوني سعيدة، وإذا أردت العودة إلى أهلك، أخبريني، سأساعدك. لكنها لم تكن تذكر

اهتممتِ بكىّ الملابس. صارت هوايتك المحببة. تعتنين بالكيّ،

تأخذين القميص وتعيشين معه. حتى يصير ناعماً بدون كسرة مرئية أو خفية، تعتنين بالياقات والأكمام، النظافة هاجسك، والترتيب شغلك. تقولين الحياة جمال، على كل شيء حولك أن يكون جميلاً. وحين لا يكون زوجكِ موجوداً يصير الجوّ خفيفاً وتضحكين مع ابنتك، تعلّمينها الحروف والأرقام والكلمات الصغيرة وتردد خلفك وتضحكين، ثم صارت تغضب كثيراً وتبكى كثيراً تريد "بابا". وما إن يعود "بابا" حتى لا تعرفك، يأخذها كلها له، ولا يترك لك منها شيئا، وهي لا تريد منك شيئا.

فى ذلك الصباح لم يحصل شىء مختلف، كنتِ قد استيقظتِ بتثاقل، وقلتِ ستنامين بعد أن توصليها إلى المدرسة. ألبستِها ملابسها، صفعتكِ غاضبة لأنكِ تضعين لها سندويشات لا تريدها، تشیحین وجهك، ثم تُقبّلینها، تعتذرین لها، تحاولین احتضانها، تتملص، تسير أمامك، تفتحين لها الباب، تجلس بجانبك في السيارة، تشيح بوجهها إلى النافذة طوال الوقت، توصلينها بصمت. تدخل إلى المدرسة دون أن تلتفت إليك، تلوّحين بيدك إليها، "باي حبيبتى"، تقولين لها. لكن لا تنتبه لما تقولين.

لا تعرفين إلا أنكِ كنتِ تقفين هناك ملوحة لها بالوداع.

يقول تقرير الشرطة إن سيارتكِ اتجهت مباشرة إلى تحت الشاحنة الضخمة، إن الشاحنة كانت تسير في طريقها دون أن تحيد عنه، وأنكِ سرتِ متعمدة ودخلتِ بسيارتك الصغيرة إلى تحت عجلاتها الكبيرة، فهرستك.

يقول التقرير إن كل ما وجدوه من بقاياك لم يكن يكفى ليشكل جثة. لكنك لا تذكرين إلا أنكِ كنتِ تقفين هناك، أمام بوابة المدرسة، ملوّحة لابنتك بالوداع.

كاتبة من الإمارات

# هامش النص

## علي لفته سعيد



الهامش من عوامل الثقة بما يحتويه النص الأدبي من المتازات الإقناع والثقة، في ما تمت الاستعانة به في حيثيات الفكرة، مثلما يعد واحدًا من مكملًات ما يمكن أن يمنحه للاستدلال على ما يمكن أن يضيفه من معلومات، قد تنفع المتلقي في تنويهه على نصِّ آخر، قد يستكمل المعلومات المهمّة المرتبطة بما قرأه في النص الذي يتلقّاه، فيحصد كميّة أخرى من الاستفادة، مثلما يعد حلقة وصلٍ بين الثقة بالتدوين والسرقة لأفكار الآخرين، لأن الهامش هو المرآة الأخرى للنصّ، حيث يتواجد كنصّ آخر لا يمكن أن يتواجد في المتن الأصلي للرسالة، وهو بهذا يأخذ دور المنقب مثلما يأخذ دور الواجهة الأخرى لمعنى النصّ، بما لا يمكن أن يتوافر فيه من معلومات إلّا في الهامش.

ويمكن القول أيضا إن الهامش قد يكون مفيدًا لو كان يحمل فكرةً جديدةً، وليس معلومةً تأتي من خارج سياق النصّ، ليؤكّد على توضيح المرجعية لما تم اقتباسه، وبالتالي لا يحمل سوى توضيح مصداق التوضيح.

ولو تأمّلنا قول جميل صليبا عن الهامش بقوله بأنه «المستبعد عن المركز والمقصى عن الهيمنة سواء كان فكرا أم جسدا»، ولأنه

مستبعد فإن ترتيبه ليكون مرقّمًا، ومن ثم البحث عنه أو ترك متابعة ما يحمله النصّ الأصلي للتدقيق في الهامش الذي لا ينفع المتلقّي، لأنه قد لا يكون قد اطّلع على جميع المصادر الذي يذكرها النصّ وخاصة في الكتب الأكاديمية أو الدراسات أو الكتب المختصة وحتى البحوث، فتضيع عليه لحظة التأمّل وبالتالي سيكون أمام حالة إعادة برمجة المتابعة.

ثم إن المتلقّي غير معنيًّ بكلّ هذه المصادر في الهوامش خاصة وأن الهامش بالنسبة إلى المتلقّي يأخذ بعدًا تفسيريًّا آخر، لأنه بالنسبة إليه هو خارج المركز وإن كان ذا أهمية كما تقول ليندا دافر دوف

أو كما تقول غزلان هاشمي في كتابها «تعالقات النص وانفراط الهوية» بأنه «كل متروك ومهمل ومسكوت عنه وقابع على حواف التحقير»، ورغم تأكيد الهامش في المنظور القرائي على أنه مؤثّر، لكنه في المنظور الاطّلاعي والتلقّي العام لا يكون إلّا في الكشف عما هو مهمٌ ومترابطٌ في ماهية الهامش، وتلك الأرقام التي تحتشد فيها بهدف التعريف بالمصادر والهامش رسالة أخرى تسكن في آخر النص

وقد يجعل المؤلّف هامشه أسفل الصفحة أو يجعله في آخر الفصل أو في آخر الكتاب، وقد لا يكون هناك هامش في النصّ الصحفي ولكنه موجود في نصّ الكتاب بغضّ النظر عن جنسه.

لكن من جهةٍ أخرى أصبح الهامش واحدًا من الآثار السلبية للمتلقَّى الذي يريد أن يفهم النصّ بما يحتويه من مقاصد ومغزى، ولا يفهم المصادر بتلك الطريقة التي يتم فيها إغراق النصّ، وكأن على المنتج/المؤلّف مثلا أن يقنع الآخرين أنه قرأ كلّ هذه الكتب لتكون له هامشًا. وكان عليه ضمن تدوين النصّ خارج الدرس الأكاديمي أن يلجأ إلى اختصار واقتصاد الهوامش، لكى لا يؤثّر على منطقية التسلسل ولا يقطع متابعة الفكرة وملاحقة القصدية وبناء التأويل. بل إن هناك معلوماتٍ ما يمكن وضعها مع المتن لضمان ملاحقة النصّ، وفي نفس الوقت معرفة من قال ما تم وضعه بين قوسين. إن الهامش لا يكون مهما في كلِّ الأحوال للمتلقِّي كونه لا يخدم النصّ في استخلاص مقاصده ومعانيه وتأويلاته، خاصة وأن المتقّى يزرع الثقة بالمنتج، من أن ما كتبه في النصّ يحمل مصداق البحث، مثلما يحمل رؤيةً جديدةً يبحث عنها فضلا عن إمكانية أن الحاصد سيكون مهما، من خلال ما يحمله النصّ من أدوات ترابطية بين المحتوى والمغزى وبين الرؤية والاستخلاص وبين الهوية وتوابعها وبين المرامى والغايات، وكذلك بين صدق التعبير وما حمله من تناصّ مع نصوصٍ أخرى، أو أنه استل مقتبسات واعتمد على مقولات آخرين ذكر أسماءهم في النصّ أو جعل تلك الأقوال بين قوسين لأن الثقة أساس المقبولية في النصّ، وما عداها فإن الهامش لن يكون مفيدًا أو حاملًا لشفاعة المقبولية، إن كان حاملا لأكاذيب المنتج أو الغايات غير السوية أو الأساليب الملتوية أو حتى التزوير في المعلومات.

بمعنى أن الهامش قد لا يبدو مهمًا في حساباته لفهم النصّ، لأنه في الكثير من الأحيان ينتقد النصوص المتخمة بالمصادر في الهوامش، وإن الكثير من المقالات والدراسات تكون فيه المصادر أكثر من المتن وأكثر من المحتوى، بل إن الكثير من الكتب تبدو أقرب للتحقيق من خلال ذكر الكثير من الأقوال والأفكار التي ذكرها باحثون ومفكّرون وفلاسفة ونقاد وأدباء، وكلّ هذه الأقوال تكون لها هوامش فيبدو النصّ متخمًا بها مؤثرًا على سياقها بالنسبة بيال المتلقي الذي يبحث عن الجديد في النصّ، مثلما يبحث عن عملية الربط بين الاقتباس وبين الجديد في النصّ، دون أن يبحث عن أهمية الهامش لأنه لن يعود إلى المصادر ليتأكّد. بمعنى أن ذكر المصادر في الهامش لها أهمية كبيرة للمتلقي المختص أو الناقد أو الأكاديمي، كونه يمهّد له طرق معرفة ما اعتمد عليه المنتج في تكوين نصّه، وربما حتى في تناصّه مع نصَّ آخر أكثر من المتلقي تكوين نصّه، وربما حتى في تناصّه مع نصَّ آخر أكثر من المتلقي الذي يبقى مشغولًا بحاصد النصّ في نهاية المطاف.

كاتب من العراق



تدعو الكتاب والمفكرين العرب إلى المشاركة في محاورها وملفاتها القادمة

> <mark>تيارات التفكير العربي</mark> ظمورا ومدا وجزراً

حال الكتاب العربي كيف تنشر الكتب في العلاقة بين الكاتب والناشر والقارئ

الاستبداد الشرقي

دور الحاكم المستبد في صناعة الاستبداد الديني

الشعر والتجريب

مل وصل التجريب الشعري العربي إلى حائط مسدود

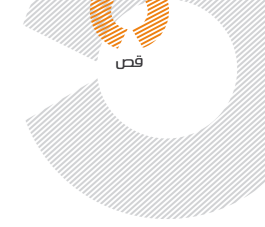
الكتابة والأنوثة

مل تكتب النساء العربيات بلغة الرجل أم أن اللغة بلا جنس

الصحافة الثقافية العربية

أحوالها، توجماتها، علاقتما بالكتّاب والقراء





# العادة الشهريّة

# محمد ناصر المولهي

لن أنتظركِ أيتها الحافلة التعيسة، طيلة شهر ناقص، أسبوعا على ما أتذكر، جعلتِ من عمودي الفقري حبات مسبحة منفرطة، أعرف أننى سأعود إليك بعد أيام، لكن اليوم هو يومى، يوم القبض على المرتّب الذي لاحقته شهرا كاملا كما يلاحق سلوقيّ لاهث أرنبا بريًا. إنّ ثقل النقود في جيب سترتى الكشمير جعل قامتي أكثر استقامة، أمشى بثقة برجوازيّ، وأمرّ بين الأنهج على مهل، لست أفرّ كعادتي من واجهات المحلاّت ورائحة الفتيات النضِرات، أقرع حذائى على الأرض في خطوات منغّمة، ولا أصدّق كيف توقفت عن تذمري المتواصل من كلّ شيء تقريبا، حتّى أنّني لم أتذمّر من ثقل أكياس المشتريات التي تتدلّى في يديّ كحبلي أرجوحة، لقد اشتريت لنفسى قارورة نبيذ ولم أنس حلوتىَ اللَّتين تركتهما في

«تاكسى... أنا قادم يا حبيبتيّ».

فشلت محاولات السائق في اختلاق مواضيع محادثة بيننا، كنت أفكر فى ضحكة سارة الواسعة وهى تقبّل دميتها الجديدة، وفي ليلة مفعمة مع حبيبتي، فقد كان يعودني وهج الحب ليتملَّكني أيام قبض الرّاتب لكنّه سرعان ما ينحدر إلى الخفوت منتظرا راتب الشهر القادم، حتّى أنّ زوجتى شبّهت مرّة حبى لها بالعادة الشهريّة.

صعدت الدرج، بخفّة سنجاب رغم ثقل الكيسيْن، لم أكن أرغب في قرع الجرس، وأردت أن أفاجئ حلوتيَّ، فأقحمت المفتاح في القفل بلطف لص. ثمّ فتحت الباب برويّة ودخلت الصالون، كان مُنارًا فقط بضوء التلفاز الموضوع في حالة الصّمت، المنزل غارق في سكون غريب حقًا، توغّلت ناحية المطبخ لكنّني لم أجد أحدا، ناديت: «سارا»... «وفاء». وما من مُجيب، إنّها السادسة مساءً يجبُ أنْ تكونا في المنزل الآن، لكن ليكُنْ ربّما خرجتا لقضاء حاجة ما، أخذت هاتفی واتّصلت بجوّال زوجتی، فکان رنینه أوّل ما جرح الصمت المطبق، تتبعت صوت الرنين فتأكدّت أنّه قادم من غرفة النوم. «آه منكما يا حلوتى أتنامان فى هذا الوقت!!؟».

دخلت الغرفة في مشية مرحة، ولكنّني لم أجد أحدا، فقط كان الهاتف موضوعا على طاولة الخشب الصّغيرة حذو السّرير. عندها سلَّمت بأنَّهما خرجتا لاقتناء شيء ما، وسيعودان بعد قليل إن لم أقل لحظات، رجعت إلى الصالون، وجلست على الكنبة أشاهد التلفاز، وأنتظر جميلتيَّ وكأنِّهما مسافرتان منذ سنوات، مرَّت الدَّقائق وكلَّما تقدّمت كانت تثقُل وكأنّ تعبا يصيبها ويستحوذ عليها بينما رأسى

موزّع بين التلفاز والساعة المعلّقة على الجدار، حتّى أننّى كنت أرفع عينى لقراءة الوقت مرتين في الدقيقة الواحدة. مرت ساعة بشق الأنفس وكأنّها سنتان أو ثلاث لسجين ينتظر الإفراج عنه، أطرافي كلها تتحرك دون توقف، وبدأ القلق يتسرب من قلبى إلى أصابعى التى كانت تنقر على الجانب الخشبى للكنبة كمناقير فراخ جائعة في العراء، أين هما تلكما الإوزتان؟ ألم تفكر وفاء في حمل جوّالها؟ آه تبا لغبائها، يبدو أنّ ذكاءها يتضاءل كلما ابتعدنا عن ذكرى زواجنا سنة إضافيّة، ثمّ كيف لتلك المرأة أن تحمل طفلتها ذات السنوات الأربع وتخرج بها في مساء ديسمبر البارد هذا؟

آه إن بقيتُ هنا ستهشّم الأسئلة والظنون جمجمتى، سأخرج للبحث عنهما ربما كانتا قريبتين، أوَ يعقل أن يكون قد ألمّ بهما خطب ما؟ لا لا حبيبتى وفاء امرأة نبيهة، أيكون حادث سير أو «براكاج» مثلا لا يفرّق بين نبيه أو كبير أو صغير؟ تبّا لدماغي الذي اجتهد الآن في تمثُّل سيناريوهات متتابعة مثل آلة هوليووديّة نشطة، سوف أخرج للبحث عنهما، نعم سأخرج.

نسيت أن أرتدى معطفى، إنها السابعة والنصف مساء الآن، كان يوم سبت حيث يملأ المخمورون شوارع المدينة، وتتزاحم السيّارات المجنونة لبعض المهووسين، وربما قد لمحت السماء أننى دون معطف فخفّضت أكثر في درجات الحرارة، وأخذت ترش قطرات من المطر تحملها ريح متسللة من ثلاجة عملاقة، ها أنا أعود إلى تذمّري، طيب فلأنْسَ البرد والمطر والمخمورين، أين يمكنني أن أجدهما؟ رحتُ أفلَّى الشوارع في خطوات سريعة محوَّلا عينيّ من محل إلى آخر ومن شارع إلى شارع، ما مرّت امرأة ممسكة بيد ابنتها إلا وركضت ناحيتها، ورحت أتفحصها كالمجنون، حتى أن إحدى السيّدات كالت لى كمّا من الشتائم وتوعدتني بأن تأتيني بزوجها، فلتذهب إلى الجحيم هي وزوجها ذكر البط، ساعتان وأنا أهرول كالمجنون من مكان إلى آخر، ولا أثر لهذه الغبيّة زوجتى، ما أرهقنى علاوة على ترهل عضلاتى المنكمشة جراء كرسى المكتب، هو دماغى الذي لم يتوقف عن إنتاج أكثر الأفكار سوادا، ربما أعذر هذه الآلة المبرمجة فطيلة خمس سنوات لم تغادر وفاء المنزل دون علمى ولم تتأخر بهذا الشكل من قبل، لكن لمَ لا تكون قد عادت الآن إلى المنزل بينما أنا أبحث كالمخبول في الشوارع، آه منّى أنا الآخر أصابُ بغباء حاد أحيانا، كلّ ذلك من ثقل الوظيفة والحياة.

عدت إلى المنزل صعدت الدرج بقفزات عنيفة، فتحت الباب كمن



يحاول خلعه، التلفاز وحده يضىء المكان ناديت «وفاء....وفاء... سارا...» فتشت المنزل مثل من يبحث عن أدلة الجريمة، بحثت حتى تحت السرير، وفي الخزانة، في الحمام... لم أجد تلكما اللَّعينتيْن، كنت أحسّ قلبي نصف برتقالة في آلة عصر، نبضي متسارع جدا، وأنفاسى تركض بسرعة بين فمى ورئتىً، إنّها العاشرة مساءً ها قد بدأ صوت شجار المخمورين وفرامل سيارات المهووسين بغزو الشارع، لم أتمالك نفسى، دماغى تعطّل الآن كمحرك قديم مجهد، صفقت الباب وخرجت، كنت يتيم الأبوين ونشأت نشأة صعبة في دار للأيتام وتشاركنى وفاء يتمى هذا، لقد نشأنا فى المكان الردىء نفسِه، لذلك لا نزور أحدا ولا أحد يزورنا، دون أن أشعر توجّهت إلى الطريق وأومأت إلى سيّارة أجرة وناديت تاكسى، صعدت كان الرجل مبتسما يسألني عن وجهتى، لم أعرف بم أجيبه، قلت فقط «زوجتی وابنتی تائهتان لا أعرف أین «، ثم انتابتنی نوبة هیستیریا، آه لقد تعرضا إلى حادث، أسمع صراخ زوجتى التي يغتصبها الآن

شخصان على مرأى من سارا، هدّأ السائق من روعى: - «لا تخف يا أخى ربما هما فى مكان ما وفقط تأخرتا فى العودة». - « لا...لا.... لا يمكن لوفاء أن تذهب إلى أيّ مكان دون علمى، انظر لقد تجاوزت العاشرة والنصف ولم تعد، لم تفعلها أبدا من قبل، لم

- «طيب ربّما وقع معها حادث صغير كما تقول لكن لا بأس لا تخف يا أخى، أقترح أن نزور المشافى القريبة.... «.

- «بسرعة إذن أرجوك».

من مستشفى إلى آخر كنّا نركض أنا والسائق لاهثين نسجّل اسمى وفاء وسارة، ليبحثا عنهما ربما وفدتا مصابتين بشيء ما هنا، أو ربما وجدوهما في ثلاجة الموتى، آه لا، هذه الفكرة مرعبة تبا لدماغي الأحمق، ولكن في كل مرة كانت تعود إلينا الممرضة الغبية مبتسمة

بفمها المغموس في حمرة الشفاه ومكياجها المدهون على وجهها لتقول «آسفة لم يفد علينا هذان الاسمان». إنّهما زوجتي وفلذة كبدى أيتها الحمقاوات ليسا اسمين، فذكرهما بهذه الطريقة يرسّخ عندى فكرة أن يكون الموت قد اختطفهما منى، تبًا للموت أيضا، الموت الذي لم يدعني أرى والديّ ونسيبيّ.

لم أعد أحتمل أكثر، في الطريق أوقفتنا الشرطة بينما كنا مسرعين بالسيارة، طلبا تفحص بطاقاتنا، نزلت من السيّارة في محاولة لإقناع الشرطيين بتركنا نواصل البحث وأستعجلهما، حتى قال لى

- «عد إلى السيّارة يا هذا»

أمسكنى كشاة تُجرُ من حقل مرعى الجيران، في محاولة منه لإرجاعي إلى السيّارة، لم أتحمل ذلك غلت الدماء في كل ميليمتر من شرایینی وأوردتی، تسارعت دقات قلبی حتی غدت طنینا، لم أفطن كيف انقضضت عليه ورحت أبرحه ضربا، وكأنه هو من اغتصب زوجتی أمام عینی سارا العسلیّتین، ثم شعرت بضربة خلف رأسي وعمّ الظلام.

> لم أفق إلا في قسم الشرطة وشرطي يسألني عن اسمي، - «ماذا أفعل هنا؟؟».

- «ستتعلّم أيها الوغد عاقبة مد يدك على شرطي، لقد قمت بشرم أذنه بأسنانك أيّها الكلب المسعور؟».

لم أكن أهتم للشتيمة أو غيرها..

- «زوجتي وابنتي تائهتان رجاء، أريدكما أن تعثرا لي عليهما واحبسانی، أنا كلب بن كلب أتدری، المهم جد لی حبیبتی».

و انخرطت فی نوبة بكاء بینما كانت یدای مقیدتین خلف ظهری، ألقوا بى فى مكان الإيقاف، لكننى لم أتوقف عن الصراخ «ابحثوا لى عن وفاء وسارة... ابحثوا لى عنهما...».

لم يثننى أن الفجر الذي يُسجّى كلّ جسد وصوت قد لاح من نافذة صغيرة مشبّكة بالحديد، ما اضطر رئيس القسم إلى استقبالي بعينين متورّمتين من قلّة النوم، أعطيته اسمى زوجتى وابنتى فلم يجد لهما أثرا في قاعدة البيانات، لكنّه طمأنني ووعدني بأنهم سيجدونهما قريبا.

ثلاثة أيّام وأنا مسجّى في زنزانة إيقاف جديدة مكمّم الفم ومربوط اليدين، وها أنا أخرج لأرى النور أخيرا. ديسمبر يبرّد هذه المدينة التى ابتلعت حبيبتى، وأنا تتلقفنى الشوارع كمعتوه تائه.

دخلت المنزل صفقت الباب ورحت أصرخ بأعلى صوتى بينما جارتي السمينة تحدث حلقة من النسوة بهذيانها المعتاد:

- «يا لذلك المسكين، لم يصدّق بعد موت ابنته الرضيعة وفرار زوجته منذ ثلاث سنوات أو أكثر، وما زال في رأس كلّ شهر يهيم فى الشوارع بحثا عنهما».

شاعر وکاتب من تونس



# مياه ضحلة

## محمد ميلاد

### تماثيل

عُواء الذئاب الذي قرص مسامعهم من بعيد قد يكون عطِّل عَبَق الشهوة في ترائبهم، والكلماتُ التي راوغوها وظنوا أنهم نجَوْا من حريرها، طفَتْ فجأة كنشوة مستحيلة على ظلالهم المتسلخة، فاضطربتْ في عتمة المصابيح أرواحُهم كمثل الدلافين في مياه ضحلة.

> لقد قايضوا الصمتَ الذي سقوْه من ضفافهم بجذع مُتقطب،

> > وانتظروا أن يشجّعهم يأسُهم،

لكنهم عندما عادوا أدراجهم وجَدُوا تماثيلَ

لا تشبههم.

لم يَفتح لهُمُ الوضوحُ سوى نوافذ عمياء،

السرطان الناسك

تفنَى الرِّخويات وتبقى قواقعُها آثارا متناثرة كالقبور

ولم تَرْفأ أعماقَهم إبرةُ الهذيان.

### عبّاد الشمس

الممكن

كي تتبادلها السّرطانات الناسكة كلما نمتْ أجسامُها العارية العَطوبة.

تنتقيها مثلما تُنتقَى العبارةُ على قدْر ما يتسع الصمت أو يضيق.

يَحدُث أن يتنافس سرطانان على الصَّدَفة نفسِها، لكن سرعان ما يسبق أحدُهما الآخر ليرقص رقصته

الدائرية

ويُولِجَ فيها ذنبَه المُقَرَّنَ شاهرا في الفوَّهة كلابتَه الهائلة،

ودون حاجة لأنْ يقيسَها يدبّ بلا عناء أو تضجّر،

كأنه يرتديها من زمن بعيد، أو كأنما وُضعت مُسْبقا على مقاسه.

قد تكون روحُ المرء صَدَفَتَه التي لا يغيّرها، ينوء

بحملها

طول حياته إلى أن تلفظه يوما لفرط ما تضيق.

إذا كان يتعذر التحديق في ضوء الشمس، فمن

تأمّلُ هذه الزهرة التي تحاكيها بقرصها العريض

فتسري سريان الطَّفْح الذي تحمرٌ بُثورُه إلى أن تنفجر كالبراعم ببتلات قليلة غالبا. وقد تبدو كالجلد المتسلخ المطويّ الأطراف أو تنتشر على شكل رُقاقاتِ

تَخْمُش وجه الهواء،

وخُصْلاتِها

الصّفراء الساطعة.

ساعة جدارية،

مالت الشمس،

منتصبة على ساق واحدة مستقيمة، تبدو وكأنها

فهي تعرف كيف تقدّر الوقت نهارا إذْ تميل حيثما

لكنها ليست بحاجة إلى عقارب أو جرس،

لكنها لا تسكن لتهجع مثل سائر الكائنات،

وإنما لتبدأ بالتراجع إلى نقطة الانطلاق،

كمثل التهاب الأنسجة بتأثير الجراثيم،

الصّدأ

تدُور حتى يكاد أن يلتويَ عنقها،

ولا توقفها سوى ظلمة الليل،

متهيّئة لطلوع الصّبح.

تنكشف بقع الصدأ،

لكنها لا تتكسر ولا تتساقط

ما لم تفرُكها الأصابع.

عبثا تُقَشَّر الحراشفُ المتراكبة،

فلا أمل بالوصول إلى الجذور لاستئصالها،

فهي ناشبة خارج المعدن الذي أفرزها،

أي في رطوبة الهواء نفسه أو في الماء...

إذا كان الذهب كذبة، فالصدأ هو الحقيقة الوحيدة،

لا تُفسِّر أثرَه التشابيه،

ولا يقوله إلا أنينُ مُفَصَّلاتُ الأبواب

وصرير البَكَرات

وهي تسحب الدِّلاء.

شاعر من تونس

المهجورة



# الأبدية التي كانت خواطر وأفكار وتأملات معتز نادر

### الأبدي والواقعي

ألم الوحدة فظيع.. رغبتي أن أحدَث شخصاً ما تسيطر أحياناً عليً اليوم بأكمله، لعل الآخر الشبيه مثلي وحدته تهيمن من زاوية أخرى، بث أعرف الأشخاص الذين يعيشون مع الوحدة من خلال معرفتي بنفسي، على الأغلب هم لهم عينان غائرتان، الوجه لا يكون حزيناً، بل السلوك هو الحزين. الروح المعذبة –الأبدية- ماذا تعني بعيداً عن الاستنزاف اللغوى الذى لا ينتهى ولا طائل منه.

لنعتبر أن الإنسان القلق على الدوام هو النفس المعذبة، والإفراز الفنى الجذاب لتلك النفس المعذبة هو لغز الأبدية الإنسانية.. والأبدية الإنسانية هي نوع من المبالغة الإبداعية لوصف أشخاص قلقين -وهي أيضاً الانشغال الفكرى بالخلود- أما الإفراز الواقعي للروح الفنية الحزينة فيقول إن الإحساس بالأبدية الإنسانية هو التعبير المفرط عن الأنانية الشفافة للكائن والإحساس الواقعى بها. هذه الاختلاجات موجودة داخل الكائن وهي ليست كذباً، سأستبدل كلمة الأبدية بمصطلح «مستقبل الإنسان»، بالفعل الإنسان يحتاج أن يعيش أكثر من سنوات حياته كى يصل إلى حقيقته المعنوية، لكن المفاجأة ربما تكمن في أن مستقبل الإنسان ممكن أن يتحقق خلال لحظة واعية في حياته القصيرة التي يحياها، مستقبل الإنسان ممكن أن يتحقق قبل مستقبله البعيد وقبل موته عبر لحظة استشفاف وانفلات طاقة مفاجئ وغير محسوب تحاكى ذكرى مشوشة تحيط بأمانينا الخاصة، إنها لحظة العودة إلى الرحم.. العودة إلى الانتماء اللذيذ الذي يوفره عالمنا الباطني.. إلى البرعم الذي يتبنّى ذكرياتنا القادمة، أنا أشعر بذلك وأحسهُ.

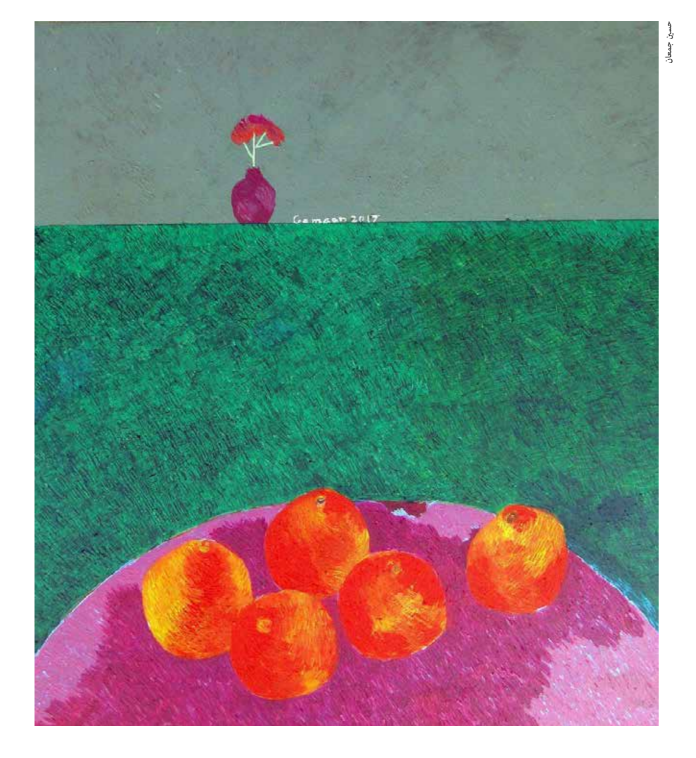
إن المستقبل النفسي للإنسان هو لحظة واقعية مُعاشة وليست معنى لحياة حقيقية قادمة سيعيشها جيل بعينه. لكن هذا المستقبل لن يكون إلا في نفس من يستشعر الإحساس المتعاظم بالبهجة الهائلة غير المفهومة بمقابل لحظات مشابهة من الإحباط والاكتئاب المزمن التي ربما تؤدي بصاحبها إلى الانتحار كفعل مضاد لتلك السعادة، في الواقع هذه لحظة الإنسان المختلف، إنها سرّه الخاص،

ذاك النموذج من الناس لن يمكنه العيش بلا توجهات ذات نزعة مستقلة فردانية وطوباوية أحياناً. بينما سينظر المفكر الفيلسوف متحدياً وأحياناً ناقماً على ذلك النموذج الخلاق بوصفه يعاني من مواطن عدم الجدية، وسينزعج دائماً من عجزه عن تجاوز معنى وجود ذاك النموذج القوي وصعوبة عدم التفكير به. أدرك ذلك يقيناً وأتناغم معه.. أحلامنا اليومية وتعلقنا المستميت بالأشياء وطاقتنا العاطفية التي لا تجد مترجما لها.. هذه الأشياء هي لحظة الأبدية الزائفة والواقعية في الوقت ذاته، الأبدية التي كانت وليس التي ستأتى بوماً..

أنت تشعر في أوقات عديدة بأن شيئاً ينقص رفاهيتك الحالية وتقول في ذاتك لو كان هذا الشيء موجوداً فإن سعادتي ستكتمل، لكن في حقيقة الأمر وفي هذه اللحظة يكون شعورك بالسعادة كافياً، ووجود ذلك الشيء الناقص سيقلل عملياً من إحساسك الحالى بالسعادة.

أنت سعيد الآن بما تملكه ولن يضيف الشيء الناقص الذي تتخيله من روعة اللحظة الراهنة التي تحسها فعلاً بل سيقلل من طاقتها وسيجعلك لا تشعر بها كما هي الآن في لحظتها الحاضرة تحديداً. إنك تجلس في حديقة مستمتعاً مع عائلتك بأجواء من المرح والألفة، ثم تقول في نفسك لو أننا بجانب البحر سعادتنا تكون أكبروكن ليس حتمياً أن تكون السعادة أكبر، في تلك الحالة ستكون ثمة سعادة تنوب عن السعادة الأولى إنما ليس بالضرورة أن تكون أشمل وأعمق.

الشعور السعيد الحالي هو الذي يدفعنا إلى التفكير بسعادة قادمة أكبر وأكثر سلاماً، لكنها قد لا تكون السعادة التي نتخيلها تماماً والتي ستنافس سعادة اللحظة الحاضرة الأكثر حدساً والأكثر شغفاً. الشعور الأبدي المستقبلي هو شخصي يمثّل كل فرد فينا، كل كائن جسدي هو المستقبل الأبدي الذي سينتهي بموت المستقبل الشخصي.. هو الجثة الهامدة.. ولكنها الجثة التي عاشت أبديتها. لو عرفنا جميعاً أين تكمن لحظة المستقبل المعنوية لتمنينا أن



نعود إلى الوراء إلى زمن لا نعرفه بل نشعر بلحظاته -ذلك الزمن هو اللحظة الكامنة هناك فى البعيد- فى النفس عينها.

دائماً ما يتحدث الفلاسفة والمفكرون عن السعادة والموت والعبثية والعدم، هذا هاجس الفكر، إنه الحرمان من الاكتمال المعنوي التي تمثله لحظة الأبدية الواقعية الزائفة، الطفل الصغير يغفو هنيئاً بينما يرضع الحليب من ثدي أمّه، إنها لحظة الارتواء الكامل من

الشعور بالاستسلام السعيد، ارتخاء الأسارير، نحن دائماً نبحث عمّا يشبه وضعية الطفل الصغير الغافي، وضعية أن تعبر أمامك الجبال والبحار بينما أنت تستمع مثلاً للسمفونية 40 لموتسارت، لحظة الكمال المعنوي هي عالم الطفولة وليست عالم الرجولة! لطالما تحدث الإنجاز البشرى عن الوعى غير المدرك للماضى

الشخص.. غير المتمكن من ذاكرتك النفسية. اللحظة المكتملة

العدد 35 - ديسمبر/ كانون الأول 2017 | 101

الوعى هى المستقبل المُتَمَنى وبذات الوقت هى التى لا شأن لها بتطور الحضارة الإنسانية..

فالزمن يسير لا شأن له.....؟!

### عالم ممزق

لنشرد لحظة. الناس يحبون قصص الأنبياء ويجلّونها، لكنهم أيضاً يشعرون بالنقص حيالها، وفي الوقت ذاته لا يسمحون لأحد بتناول نبيهم بسوء ذلك لأن إهانة النبي بالنسبة إليهم هي في حقيقة الأمر تعرية لنفسيتهم وفضح لمشاعر النقص التى يمثلها تقديسهم لذلك النبي، وتمسكهم بالأفكار التي جاء بها هي تأكيد آخر على الضيق الذى ينتاب خيبتهم ونكستهم العاجزة وبالتالى الشعور بعدم قدرتهم عن مجاراة تلك الأفكار التي يتمنّون أن يكونوا أبطالها. ولكن هذا لا يعنى بالضرورة تصديقهم للصفات والمعجزات التى وصفتها الكُتب والأحاديث الدينية عن ذلك النبي، لكنها تصديق لصفاتهم الأقل شأناً والأكثر غموضاً، وتأييداً لعالمهم الممزق الصعب

فعلياً كل البشر عالمهم ممزق صعب الالتئام، وهذا لا يعنى أنهم سيمضون حياتهم تعساء بائسين، إدراك الأمور المتعلقة بالأشخاص لا يعنى الغوص المقيت في الجانب غير المترابط منها، الأمر الجيد في الفكرة السابقة أن ليس ثمة حزن بل هناك تصالح مع ذلك التضارب وشعور بالأمان من خلاله.

الحرمان هو السمة الرئيسية التي تحكم هذا العالم.

### أن تكون سعيدا

بات حديثي مؤخراً يفتقر لحس الفكاهة، بات جديّاً وثقيلاً أكثر من

هذه الأثناء أنا نفسى ثقيل أكثر من اللازم. ولكن أيضاً الحياة بسيطة ومسليّة وتجلب الكثير من المرح، أسأل نفسي أحياناً هل

إحدى المرات سألت امرأة إنكليزية ضحوكة إن كانت سعيدة فأجابتنى بنعم «إن الحياة مضحكة» كانت امرأة ضحوكة دائماً. وسألت جاراً لى فى حييّنا عن سبب مرحه طوال اليوم؟ فأجابنى إن الحياة لا تستحق أن يغتم المرء لأجلها.

أنا أفهم طبيعتى، في أوقات عديدة، لا أستطيع أن أكون بسيطاً على هذا النحو ومتقبّلاً لكافة تحولات الحياة بسلاسة، لا أقتنع بأن الجمال يسكن في الأشياء التي لا أحسها، الأشياء التي لا تهزني. مع أن الغالبية يصفونني بالبساطة، يبدو أنني متعدد الصفات، وهذه أخبار سارة، أستمتع بطريقة تفكيري وبالأشياء التي تخطر في ذهني.. أعتقد من غير المنطقي أن يطلب الإنسان السعادة على الدوام. أحياناً أشعر بأننى لا أحب أن أفرح كثيراً.. ربما.. ليس من

أحسّ بأننى تحدثت فى كل ما كتبته فى ما سبق بنوع من التعالى وبنوع من الموهبة. إذا كنت أدرك الكثير من الأشياء على إذن أن أقدم فائدة عملية أكثر من الذين لا يعرفون، وإلا سأكون مجرد ثرثار

عندما أكون في الطائرة، في السماء، وتكون العمارات كرأس إبرة والغيوم تسبح في الفضاء أعرف حجم الروعة المكتنزة في هذا العالم، هذا العالم هو نفسه الذي كانت الديناصورات ترجِّه منذ الملايين. بالفعل ثمة جمال لا يصدق في هذا الكوكب، ثمة نفوس تتعب من جمال هذا العالم، أنا أحد هؤلاء.

من المحزن ألا تتحقق بعض أحلامنا، أحلام الآخرين، أعرف أشخاصاً قرويين بسطاء تمنوا رؤية البحر وماتوا دون أن يروه، أشخاصاً تمنوا رؤية الطائرة وماتوا دون أن يركبوا الطائرة، أشخاصاً يعيشون في مناطق حدودية وتمنوا رؤية العاصمة. أفكّر بالأمر ماذا سأعنى أنا وأحاديثي لأولئك الناس البعيدين عن الأحلام-الأمنيات العادية. بالفعل هذا العالم مبنى على أحلام تتحقق وأحلام تأبى. إن العالم الهائل هو الحظ السعيد لإنسانيّة كانت سترتجف َبرداً من

### الغرابة الحياتية

أصعد الحافلة وأراقب الوجوه، أتساءل عن السعيد منهم والتعيس، من سيعيش حتى العام المقبل، أو أكثر من الآخر، كيف سيكون شكل المسن الذي أمامي بعد عشر سنوات، والطريف الذي لا أستغربه أن كل من في الحافلة ينظر إلىّ ويفكر بنفس الطريقة. هذه التساؤلات الصامتة البسيطة هي سبب تشابك العالم ببعضه بعضاً، وقُبلات الاشتياق المحمومة بين الناس هي التعبير الجارح عن تفاصيل الشرود الصامت. ثم رجال الأعمال والأثرياء والسياسيون الكبار وقتهم محسوب بالدقيقة، كيف يمكنهم العيش بهذه الطريقة كالآلات، هذا سبب ثرائهم ونجاحهم، ولكن كيف ذلك؟ إنهم دنيويون جداً لكى يفعلوا ذلك، أعتقد مثلاً أن رجل الأعمال العالمي يمضى أكثر من ثلث حياته بين السيارة والطيارة والمكتب (غريبون هؤلاء القوم). حتى نجوم الغناء والتمثيل، لا أستغرب سبب انتحار البعض منهم، إنهم ملاحقون في كل دقيقة من الإعلام، هذا الأمر سيؤدي بهم إلى الهاوية ما لم يكونوا سفاحين أو تجار مخدرات.

بالنسبة إلى أمثالى قدرنا هو العالم الذى نعيشه وهو الذي يتبناه قلقنا وكذلك محاولتنا الولوج نحو جمال مطلق، هذا ليس وهماً، وليس ثمة خيار آخر، الخروج من هذا العالم يعني دخولنا في تفاصيل مشوشة غريبة عنّا إلى حد بعيد، بينما نفضل أن نبقى في البقعة التي تجعلنا نرى من خلالها الجَمع الذي يدفعنا إلى الإلهام، ليس تحدياً بالنسبة إلى الانخراط في الغرابة الحياتية، إذا كنت مخطئاً في تقييم أمر ما يخص رؤيتي المستقبلية الفكرية فعلى

الجهة المصيبة أن تضمنى إليها وأن لا تنتظر وعيى بها.

### غزال وتمساح

أحيانا أشعر أن جسدي عبء على وبأنى أريد النوم في سبات ثلاثة أو أربعة أشهر كحيوانات القطب الشمالى. يتملكنى الغوص فى ظروف الحيوانات ومغامراتهم وحياتهم بالغة الصعوبة والقسوة. بالأمس (فيلم وثائقي) تمساح يستهدف غزالا في مستنقع موحل شبه جاف تتجمع حوله الحيوانات كى تشرب، هناك فى أفريقيا. بادئ الأمر قاوم الغزال عضة التمساح ذى الفك الكبير، لحظات ويتراخى فك التمساح عن عنق الغزال ويفلته، وبينما يدور الغزال حول نفسه لاستعادة توازنه في ثانية أو أكثر بقليل، ينقض التمساح مرة أخرى ويجهز عليه. لحظة العودة للتوازن لم تسعف الغزال، لم يكن محظوظاً.

أحيانا وبينما تمضى ثلاثين عاماً محاولاً الحفاظ على توازنك يحدث شيء ما ينزل بك إلى الهاوية من جديد بينما اللحظة الفاصلة لم تكن كافية للتماسك من جديد.

شيء من السادية

.. دائما أصدّر إحساساً قمعياً للذين من حولي بأنهم لا يستطيعون خداعی، هذا دفاعی لما أملكه من لذة رومانسية تجاه أشخاص ليسوا أشراراً، ولكنهم ماكرون أكثر من اللازم، لست ذكيًاً لكن يجب أن يعرفوا أنهم أقل منى نقاءً عندما يحاولون الاستهتار بعقلى ومشاعرى بأساليب رخيصة وخصوصاً عندما يلجأوون إلى التملق والمجاملة كوسيلة ناجعة للمرور،.... أحيانا يحتاج الأمر إلى القليل من السادية إذ أقول فى نفسى يجب أن يخسروا ويتألموا لأنهم فكروا بهذا، وتدريجياً يغدون أكثر وعياً بطبيعة النقاء رويداً رويداً.

### الوحدة غير الأليمة

كل منًا سيذهب حيث تمنّى طوال عمره..حيث رغبته المديدة وفضاؤه الصامت.. إلى حيث ينام نوماً طويلاً، إلى الوحدة غير

أشتمَ العطور والروائح مثل ذئب هناك في (المولات) الكبيرة المغلقة، هناك حيث تأكل المجاميع بعضها البعض دون معاشرة عبر مئات من أقلام الحمرة والملطفات والسيقان والنهود، في اللحظة عينها ألتفت فأرى عشرات الأشخاص يصعدون السلالم الكهربائية خلفي مثل جرذان..

هذه الغابة المتحضرة الأنيقة لا آخر لها.

أشعر بالإثارة بينما أراقب الناس تمشى وتوتوت وتلهو وتبكى، وأحس أحياناً بأنى ألفت نظرهم، إذ في اللحظة التي أختلس خلالها النظرات نحو الجميع سيكون ثمة من ينظر إلىّ، لطالما مدتنى هذه الإثارة بالدافع وبالوحدة غير الأليمة، لطالما زودتنى هذه الأحاسيس بالمعرفة، ومع أننى -من وجهة معينة- لست جزءاً أو جزءاً من هذه

المنظومة إلا أن خلف تلك الضجّة المريبة تعشش الأشياء الغريبة فالتأثير يولّد التأثير.

أحياناً أرفع رأسى إلى الأعلى وأنصت لأصوات البشر والقطط والكلاب و(لمزامير) السيارات البعيدة فأشعر بالغرابة والفراغ، وأحياناً بالهزيمة، الشيء الذي يثير حفيظتي في الدنيا هو شعوري المزمن بالهشاشة واللامعنى حيال الجدوى الكامنة في وجود الإنسان من عدمه -وجود المخلوقات- سَعيهاً خلف المسيرة الطويلة لهذا العمار المنظّم الجبار.

ليس ثمة قضية أعمق من مواجهة الإنسان لوحدته، تلك المعركة التى تدور رحاها بين المرء وظلَّه، بينما يواصل العالم بحثه المضنى عن تآلفه المنسجم الخاص.

يتبنى الناس قضايا عديدة في الحياة كي لا يضطروا إلى مواجهة قضيتهم المتجذرة ألا وهي وحدتهم.

أحياناً أفرح لكونى الذئب الوحيد هناك عند التجمعات، أفهم وأرى وأشعر على نحو لا يعيشه الآخرون. وأحياناً أشعر بالخيبة لأننى لا أستطيع أن أصحب تلك الجميلة معى في هذه اللحظة بالذات كي نلهو. لماذا الجسد، هذا اللباس، أهذا هو الأكثر أناقة والذي يليق بنفس الإنسان وطاقته؟

الجسد من أجل الحب، من أجل عينى الإنسان. ما أجمل عينا

لا تستهويني فكرة الهوس بالاختلاف أو التميّز على طريقة مُثقفي الحالات الخاصة هذا وَهم أكثر منه حقيقة، إذ أن غالبيتهم ينتمون للصنف المتعالى الذى يستخف بالغير.

فی شخصیة کل إنسان یکمن جانب سخیف، ربما صبیانی یجهد الغالبية لإخفائه، وهل ثمة أسخف من الشعور بالغيرة مثلاً أحد أسخف المشاعر البعيدة عن التحكم داخلنا، بالمقابل يحاول المرء إظهار أمجاده وتوازنه في محاولته تجاوز ونسيان ما هو سخيف

أعرف العديد من الأذكياء الموهوبين لكنهم غيورون بشكل يجعلك لا ترى إلا غيرتهم السخيفة، عندما تسعى غيرتى لجعلى لا أرى من هو أفضل منى فعليّاً، وبالتالي عدم الاعتراف بالآخر، في هذه الحالة لن أكون إلا مدع صغير، لكن الحقيقة أن الجوانب السخيفة النائية المتعددة تمثل نسبة كبيرة من حقيقة المرء البلّورية.

نحنا لسنا أكثر من أطفال شهوانيين في هذا العالم المباح الكبير.

### فطرة الاستبداد

هؤلاء الدكتاتوريين الساديون أصحاب الجموح الدموى المفرط، لطالما جعلونى أتساءل عن الفرق بين إنسان عادى في هذا العالم وبین دکتاتور دموی شهده التاریخ؟ ثمة فارق سلوکی.

بقدر ما هو سهل أن نفهم بعضنا بقدر ما هو صعب وعقيم. صعب جداً أن يصل عقلان إلى بعضهما، من أجل ذلك يتشاجر الأزواج

حتى لو بعد مرور خمسين سنة على ارتباطهم، من أجل ذلك تذبح الشعوب بعضها، من أجل ذلك يذبح دكتاتور ما الآلاف. لا يطيق ألا يفهمه الآخرون، إنه انتصار الفكرة على الفكرة، بعد ذلك سأشعر بأن الموروث الجينى يتفوق على الجانب المعرفى بأخذ قرار التصفية تصفية أحدهم لوجود آخر. مع العقول السابحة والنفوس النهّاشة الجانب المعرفى لن يهدى إلى الخير والتراجع عن القتل، بقدر ما سيبرر الإثم والإقدام على فعله.

إن المعرفة فى تلك الحالة ستبرر للفكرة الأقوى شكلياً زوال الفكرة الأدنى شكلياً -الفكرة الإنسان- بشكل نهائى ومن غير ما ندم. نحن البشر العاديون ساديون، بدورنا، مع من نحبه ونرتاح له. نعذّبه

نفسياً بأساليب صبيانية كى يظل يفكر بنا وينظر إلينا باهتمام وشفقة. من يحبنا هو ليس الصنف الذي يؤذينا ونحن نثق بعدم أذيته لنا. الآخر الغريب لا نجرؤ على استفزازه، بالنسبة إلينا هو مؤذٍ لأننا لسنا على بيّنة من ردود أفعاله.

لو نظرنا من هذه الزاوية لدواخل الإنسان سوف نكتشف كم نحن مختالون وكم نحتاج للحماية.

من غير الملائم مقارنة التحضر والتمدّن الشكلى للإنسان بالتداخل العجيب القائم على المفارقات الذاتية لتعقيدات الدواخل الإنسانية، هذا سيؤدى لضياع الفكرة المبدعة بصورتها البرّاقة الموحية.

دائما الشكل سهل وواضح مقارنة بالمضمون، فشل المقارنة وعدم صلاحيتها للتعبير عن ذاك التناقض المسبب للفعل الإنساني الكبير هو الذي يجعل من الإنسان أعجوبة من أعاجيب الطبيعة.

عندما تبدأ محاولة المقارنة سنكتشف بأن كل الناس لديهم موهبة التمثيل، وبأنهم مخادعون لطفاء.

نحن لا نقتل الشاة أو نمزقها بأظافرنا كي نأكلها بل نشتري اللحم مذبوحاً جاهزاً كى نطبخه ونأكله نظيفاً دون مشاهد مؤذية تُزعج شهيتنا وهكذا نأكل الذبيحة وسط جو متمدّن وحضاري بين

تقول لى بأنى أتحدث عن نفسى أُجِيبَك بأن غالبية الناس كذلك، أستثنى القلة القليلة.

### الطبيعى والوحشى

شاهدت اليوم فيلماً قصيراً عن دفن عائلة أمازونية بدائية عارية تماماً لأطفال صغار في سن السابعة أو الثامنة بينما هم أحياء، كان الفيلم قصيراً ولم يوضِّح سبب الدفن، وكان بين الجمع نساء لا يبدو عليهن التأثر، وفي مشهد آخر بضعة أفراد من قبيلة بدائية رأوا مصوراً متمدّناً فأصيبوا بدهشة اللقاء الأول بين طرزانين ، كانوا كمن يرى إنساناً من نوع آخر وبعد لحظات تَردُّد جلسوا حوله على شكل نصف دائري مبتسمين بصمت.

هذه المشاهد وما يشبهها تكرّس الإحساس المرير بين إنجازات الحضارة وحقيقة صانعيها وهشاشتها أمام واقع الغريزة الفتّاك،

أولئك الذين مارسوا ويمارسون في بقع مختلفة من العالم ما مارسته العائلة الأمازونية مع أولئك الأطفال وبطرق لا تقل فظاعة

فمثلاً في خضم أحداث ما يُسمى الثورة الثقافية في الصين في ستينات القرن الماضى (1966) والتي راح ضحيتها مئات الآلاف، وحسب ما ذكر مسؤول حزبى صينى سابق لإحدى وكالات الأنباء فقد وصلت الممارسات في مقاطعة غوانغشي إلى حد نزع وشَّي الأكباد والقلوب وحتى الأعضاء التناسلية ومن ثم أكلها، وفي حادثة أخرى تم ضرب أستاذ مدرسة حتى الموت من قبل فتيين -الحرس الأحمر- ليأكلوا بعدها أعضاءً من جسده، تلك الوحشية كانت بذريعة تطهير النظام الشيوعى نفسه من الحرس القديم، كل ذلك الجنون السريالي كان يحدث بين أناس يتبنون الأيديولوجية التي كانت عبر تجارب سلطتها خلال القرن العشرين رائدة في اختراع أساليب الترويع والتنكيل بحق الشعوب التى حكمتها.

ولدينا أيضاً ما جرى في خضم الحرب الأهلية اللبنانية (1975-1990) من حرق واغتصاب وذبح متبادل بين الميليشيات المتقاتلة. الأمثلة لا تنتهى على هذا المستوى المتعلق بغرائبية السلوك الدموى لدى البشر، إنّى لا أجد أيّ فارق جوهرى بين ما يمكن تسميته حالة الرقى عند إنسان العالم المتحضر الغربى مثلاً وبين شخص (طرزاني) شبه عار ينتمي لإحدى قبائل الغابات القاطنة قرب مستنقعات الأمازون. الفارق الشكلى للتحضر لا يعكس أي حقيقة خلافية على مستوى عمق الطبع الإنساني المتضارب، الأمر البدهى أنه في ظرف معين ممكن أن يتم تبادل الأدوار فما بين البشر، أو بينهم وبين الحيوانات،

ممكن أن تقتل حصانك وتأكله عندما توشك على الموت جوعاً، أن تبتُر قطعة من جسدك لم تعد قادراً على احتمال ألمها.

في بادئ الأمر كنت أتألم لرؤية مشهد دموى عنيف نسبياً، اليوم وبسبب ظرف القتال في سوريا بتُّ أرى الكثير من المشاهد الدموية في المحطات التلفزيونية، بقايا العائلات تُنتشل من تحت الأنقاض دون أن يرف لى جفن. صحيح أن الأمر مختلف عن الواقع مقارنة بحدوث الأمر أمام عينيك مباشرة، ومع ذلك لا يمكن لمثل هذه الأحداث العنيفة أن تبدو طبيعية حتى يمكن لنا أن نألفها. إن التشوه يسكن الأعماق ومن ثَم يخرج دفعة واحدة مخلفاً أضراراً جسيمة، إذن أنا أصبح وحشياً عندما لا تعود رؤية المذابح تهزني.

مثل كافة الأشياء المتعلقة بنزعات الإنسان، ثمة خيط رفيع يفصل الطبيعى عن الوحشى، وفي عديد الأحيان يكون الطبيعي هو الوحشى والوحشى هو الطبيعى.

والهدف العملى للحضارة الإنسانية في كل الأزمان هي ألا تسمح للظروف المختلفة كثيرة الاحتمالات أن تدفع التصرف الغريزى الصرف ليطفو على السطح، وبالتالي تتبدل حالة المرء من الطبيعي إلى الوحشى الذي يدرج بكونه طبيعياً للأشخاص المحيطين به في

أوقات ظرفية معينة كالحروب الأهلية التي هي أبشع الحروب. عندما يحاول الجسد مقاومة حالة فنائه لن يكون للوعى أيّ معنى، فالإنسان سيقوم بذلك بدافع غريزي للحفاظ على وجوده.

ورغم ذلك من غير المجدى إلقاء اللوم دائماً على الإنسان فلا يعقل أن يكون ذلك قراره على الدوام، لا أحد يرغب بالفناء الجسدى على

وإنما توجد حضارة تختزن في بئرها النائي نزعة الفناء البطيء (السادى المازوخى) إنها تشبه إلى حدٍ ما (لو تذكرون) فضولنا ودهشتنا وانسياقنا عندما كنا صغاراً لحظة الفرجة على الشاة وهى

### الجمال الهدف

عندما أسأل عن هدفى في الحياة، أصمت، لا يتبادر إلى ذهني أيّ إجابة مباشرة، هل الهدف أن أتخصص في الدراسة الجامعية أن أصبح طبيباً أو مهندساً؟ أو أن أعمل مديراً في مؤسسة محترمة؟ أم ماذا؟ هذه أعمال يحتاجها المرء بلا شك كي يعيش، وهي غطاء حماية كبير في وجه الضرر المتخفى لاحقاً، أُدرك أن العديد يجهد للوصول إلى هذه الامتيازات.

الهدف الحقيقى، عندى، هو الحلم الذى لا يتوقف والذى يغير شيئاً فى الحياة، هو القدرة على إنجاز الفكرة، ورؤية الأشياء المختلفة البعيدة، هو الذي من الصعب الوصول إليه.

إنه يتعلق بالبحث عن الجمال. الجمال هو هدف الحياة.

ما أراه أن هدف الحياة يجب أن يكون أسيراً لحالة جمالية تجعل من الهدف عينه قيمة لاحقة وطويلة الأمد إلى أن يختفي الهدف ويبقى ظل جماله. والمعرفة جزء من هذا الجمال.

ومع أن الحديث عن فكرة الهدف ضمن السياق الجمالي يبدو استعراضاً نظريّاً، إلا أنى أفضّل القول أن بإمكان أيّ إنسان رسم أهداف مادية أو أكاديمية ليصل إليها ولكن ليس بإمكان كل إنسان أن يغدو مشروعاً بحد ذاته، وميضاً يلمع فجأة وبسرعة قبل أن يختفى وسط العيون المندهشة، وهذا المشروع لا يتحقق بالعمل العادى وإنما بالقدرة الاستثنائية والفن، إن الذين كانوا عباقرة في عمل ما، فنّ ما، ربما كانوا فاشلين في سواه.

وفى النهاية، يبدو لى أن الهدف العظيم هو الهدف الذي لا يتحقق، والذي لا ينتهى.

### الطاقة والعنف

كان من الممكن لو اكتملت الظروف أن أكون لاعب كرة قدم محترفا، أو ربما صانع أفلام، أجواء الكرة سحرية مفعمة بالعاطفة والصِبا، وعندما أتابع نقلات الكرة السلسة بين أقدام اللاعبين أشعر بتناغم الحركة الجسدية التي تبث في النفس الحماسة والتشجيع، ثم أفكر بالدموع التي يذرفها المشجعون عند خسارة لاعبهم أو فريقهم،

أفكر بالدموع التي يذرفها اللاعب بسبب الخسارة، هذه الدموع لیست کذباً إنها دموع حقیقیة، دموع رجال تبکی لأنهم خسروا مباراة في كرة القدم، خسروا حُلماً، بطولة، خسروا دافعاً يمنح شعوراً بالامتلاء والثقة والسعادة لعدة أشهر إضافية، هذه ليست مشاعر سخيفة، كرة القدم في أفضل حالاتها تحمل الكثير من الحسابات النفسية وجمال القُدرة الجسدية، وأنت تشعر بذلك في لحظة من عمر المباراة، وهي تحمل عشرات التفاصيل الذهنية على شكل تحد بين العقلية والعقلية.

لعبة التنس كذلك إذ ثمة لقاءات تمثّل مواجهات ملحمية بين الذهن والذهن، بين الوثبة والوثبة، بين التركيز والتركيز، أنت تشجع أحداً ما لسبب تجهله لكنه يحاكى شيئاً يدور في عمقك، شيئاً حلواً،

الذي أشجعه يحقق حلماً نيابة عنى، يحقق إرادة، هي القوة التي أرغب بها والتى تمثل حاجزاً صعباً وبعيداً أمامى بينما تكون أيسَر

وحدة الاهتمام التي يتبناها الجسد عبر الرياضة لدى الناس شيءً رائع، كلما عبّر الجسد عن نفسه أكثر كلما كان الفكر أكثر قوة وسطوة. ثم أفكر في الملاكمة بذلك التصادم الجسدي الممتلئ عنفاً وطاقة، إن رغبة تحطيم الخصم والفوز ليست كل الحكاية، أنا أفهم الملاكمة بأنها حركة نفسية تتعامل مع الشعور العدواني في لحظته المناسبة، فالنزعة العدوانية موجودة في داخلنا جميعاً، والملاكمة المحترفة تتعاطى جيدا مع التفريغ العنفى المنظّم، الملاكم لا يعتدى على رجل يسير مسالماً في الشارع ولا على شاب جالس يقرأ كتاباً في حديقة، إنما يواجه خصما على استعداد هو الآخر أن يجهز على خصمه ويشوه وجهه كي يفوز ويحرز اللقب، إنه حلم بالنسبة إليهما

هي مواجهة بين وحشين متشابهين يعلمان تماما لماذا يتقاتلان في هذه اللحظة بالذات.

كثير من الأشخاص يكرهون الملاكمة بسبب العنف وهم أنفسهم يتمنون أن يلكموا أشخاصا لا يروقون لهم بنفس الطريقة التى تعبر

سيكون من الرائع أن يكون ثمة ملاكمون لديهم من الفهم لذواتهم ما يجعلهم يسمعون الموسيقى الهادئة ويهتمون بعلم النفس، ويقرأون

شاعر وكاتب من سوريا يقيم في تركيا



# أنفاس مبهورة

## آلاء أبوالشملات



في شوارعِ المدنِ الغريبة تنتصرُ اللامبالاة

تمشي

وتمشي معكَ نفسُك

تعبران الشوارع

هدف

البردُ يأكل الأصابع

أنت هنا

وهناك

هنا وهنا..

خطوة في ضباب مدينةٍ بلا ذاكرة

وأخرى في شوارع قديمة لمدينةٍ بحريةٍ غائمة.

منظر

عصافير الدوري تسابق أجنحتها في ضوء باهت والمزاريبُ تئن،

فوهاتها الصارخة تتلقى أعطيات السماء

مطر أوّل الشتاء..

وبيدٍ

Grant 2016

ت و

لم نكن نزرع «بخورة مريم» في أصيص تركناه يغزو البراري ويزور البيوت. في الشتاء لمّا يصل، أخيراً، شعاع من شمس بعيدة

أتذكر أننى حبقة جافة

زهرة مريم العالقة في شعاب جبل بعيد.

أنفاس مبهورة

اليوم اشتريت لنفسي

أقبض على ملح البحر

وأفوز بالبحر لمتوسط.

تتجمع في خلجان زرقاء

الصيادون يرفون شباكهم الحزينة

والشمس السمراء تلفح الوجوه

الزوارق الصغيرة

كأصدقاء قدامي،

أريد نافذة هناك.

بخورة مريم

وحبقة

ورجعت إلى البيت بوطن صغير في علبة كرتون.

هناك،

في اللاذقية،

لم نكن نشتري الحبق

كان ينمو في أنفاسنا المبهورة

تصلّي كعابدة وتتشاءمُ إن مرّ بومٌ في الحي.

ملكة الثلج

عاليا

في غابة الجليد تغفو..

..9---

الطفل الذي نسي أن يكبر

لأنها اختطفته ينبش من فراشها الريش

ويتركه يتساقط،

والمرأة التي لعبت معه

حين كانت طفلة

أراها، الآن، من وراء نافذتي

تلهو

بثلج

قديم.

أمي

تزرعُ النهارات بالوصايا
وتقطفُ الحمّى عن جبينِ الليل
حبات مذعورة..
لم أقل لها يوما كلمة حب
وهي تغزل الصوف
في
منامي
وتخبئ الحكايات لأطفالي الذين انتظرتهم

حتى ضاقَ بها الحنين.

العدد 35 - ديسمبر/ كانون الأول 2017 | 107





وحدة وجهه نحو الشرق

وعيناه غائرتان في منفى.

لو كانت لي صديقة

كنت أمسكت يدها في الشارع يخيّل إليّ

ومشينا نثرثر أنك ذئب صغير

عن الحب هارب

والأزواج وعيناه غمامتان.

والأطفال

لو كانت لي صديقة

رميت ظلال يومي

عند بوابتها "

وعبرت. لا أجد

ثقبا واحدا

في هذا السور

رباعية حيث تنمو نباتات الألم.

سطوري المبتورة

كمزاجي

في کل شيء

حيث أراك وتحتويني في كل شيء.

لا حديقة لي لأزرع الحبق والنرجس

ضياع

رباعية 2

أو حتى بخورة مريم البرية

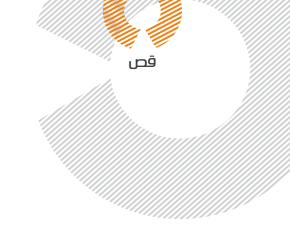
غيوم أصابعي مسامير دقيقة

تنقر نعش الوقت.

أن زمن الأحصنة الخرافية

يتبعني نهرٌ رماديّ

ىلھە



# تاريخ الأشجار فصل من رواية وارد بدر السالم

تأففت السيدة صابرة ودردمت بصوتٍ عال وهي تشعر بالاختناق من طول المسافة التى قطعها التاكسي إلى حديقة العاصمة، بسبب الزحام الكبير الذي أغلق بعض الطرق الرئيسية، وبقى الرجل العجوز الذي يجلس في المقدمة صامتاً لم ينطق بشيء طوال المسافة المزدحمة، ربما بسبب إحساسه بالدفء داخل السيارة الصفراء أو شروده بأفكار قديمة يريد استحضارها اليوم لمناسبة الذكرى الخمسين للزواج من السيدة صابرة. لكنه بين فترة وأخرى يتطلع إلى السماء الغائمة عبر نافذة السيارة.

كان الجو ينذر بالمطر ونسمات باردة تهبّ على الأشجار، وقلة من الناس الذين تواجدوا في الحديقة في هذا الصباح حاولوا أن يحتموا بمظلات الأشجار قبل أن يسقط المطر في الوقت الذي كانت السماء فيه متلبدة بالغيوم الثقيلة التي أسبغت على الصباح ظلاً داكناً واسع الأطراف.

هرعت السيدة صابرة قبل الرجل العجوز وهى تحمل باقة ورد ملونة وحشرت جسدها بين شجرتين في مدخل الحديقة الكبيرة، وظل الرجل يدرج ببطء وهو يتلقى أول رشة من الرذاذ المنسكب فيتطاير باينباغه كذيل ويلتوى على كتفه، منحنى الظهر ماسكاً وردة صغيرة عالقة بغصن صغير حرص أن يستميلها إلى داخل

دسّت ساعدها تحت ساعده المعطفى وهى تدردم من التأخير الذي أجبر سائق التاكسي على أن يصرف وقتاً غير قصير في زحام الشوارع وهدير السيارات وصياح الباعة المتجولين، فقال لها

انسی یا صابرة.. دعینا نتذکر.

قرفت من هذا البلد.

دحس العجوز السماعة الصغيرة في أذنه وتأكد من ثباتها وقال كمن يريد أن يغير مزاجها العصبى الذي وجده غير مناسب في يومٍ كهذا: قبل خمسين سنة التقينا هنا أتذكرين؟ ههههه..

تلطف وجهها قليلاً وتغيرت سحنتها إلى حد ما جعل العجوز يُكمل: العمر يسير كقطار سريع.. ما أسرع الزمن يا صابرة.

دفعت بجسدها إليه بما يشبه الاحتضان وأدخلت ساعدها من تحت

معطفه الرمادي مطوقة خصره النحيف وهي تتعثر قليلاً، محاذرة أن تبقى تحت ظلال الأشجار الطويلة بسبب نثيث المطر الذى لم

کنّا هنا ذات یوم.. ما زلت أتذکر کل شیء.

قال العجوز وما يزال حريصاً على وردته الحمراء من البلل ويده الأخرى تثبّت سماعة الأذن:

- كنتِ أصغر بخمسين سنة تقريباً.

تدارك مسرعاً:

- وأنا أيضاً.

قادهما ممر تستقيم أشجار اليوكالبتوس على جانبية إلى بحيرة صغيرة خالية من البط القديم، وبدت بقع خضراء داكنة تغطى سطح الماء، ومع أن نثيث المطر كان يبقر سطحها إلا أنها بقيت من دون أن تتفتت.

قد تمطر كثيراً.

كانت السيدة صابرة تتطلع إلى السماء من تحت سقوف الأغصان

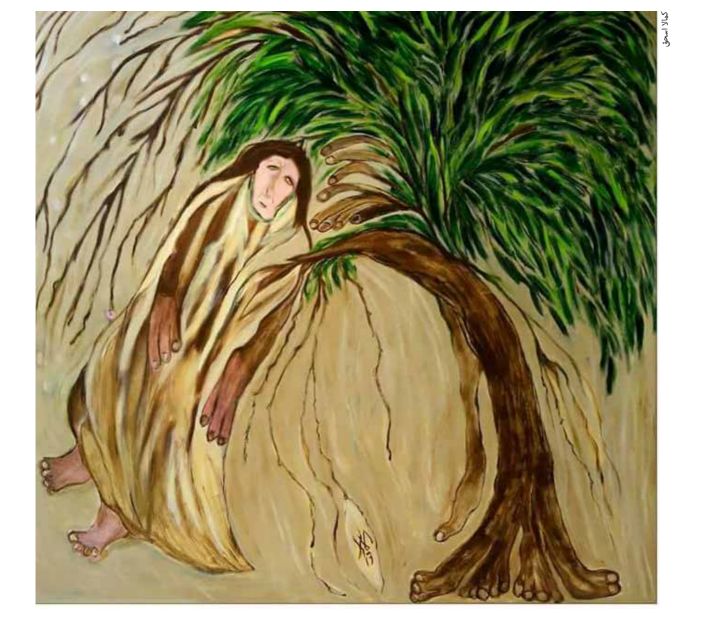
لعله خير.. فرصة حلوة أن تمطر في ذكري ميلاد زواجنا الخمسين. كان العجوز ينظر إلى الوردة التي بقى حريصاً على ألاّ يمسها المطر وكأنها هي العمر الطويل الذي يحمله تحت معطفه.

كنّا شبابا في ذلك الوقت.. أتذكر أنه كان يوماً ممطراً أيضاً حين التقينا هنا لقاءنا الأول.

مالت عليه أكثر:

لا تقل هذا.. أشعر بالبكاء.

شدّت خصره أكثر وهما يتركان البحيرة التى غطتها طبقة خضراء متماسكة، وقادهما الممشى إلى أشجار أكثر قرباً من بعضها لكنها غير منتظمة، فتشكل أكثر من ممر وأكثر من ممشى، ولم يكن التبليط الحديث كافياً لأن يجمّل مثل هذه التقاطعات بل أسبغ لحظات حجرية كما ترى السيدة وهي تستدعى عقوداً بعيدة في لحظة الحديقة وتراها بشكل آخر، مثلما يرى العجوز تلك اللحظات القديمة التى كانت فيها المماشى تغطيها أوراق الأشجار وزهورها الصغيرة الساقطة بفعل المطر والأعشاب الطبيعية التى تُشعر



الإنسان بخفته وهو يسير عليها كأنه يمشى على أرض من الإسفنج. توقف الرذاذ نسبياً فانعطفا إلى رصيف يقود إلى أشجار أخرى أكثر سُمكاً وطولاً، وما تزال السيدة تحيط خصر العجوز وعيناها الضعيفتان تنفتحان على اخضرار الحديقة الفسيحة وفى رأسها أطياف كثيرة قد يعرفها العجوز الذي يدبُّ معها بصمت، حريصاً على الوردة الوحيدة التي جلبها من حديقة البيت.

توقف الرذاذ نسبياً فانعطفا إلى رصيف يقود إلى أشجار أخرى أكثر سُمكاً وطولاً، وما تزال السيدة تحيط خصر العجوز وعيناها الضعيفتان تنفتحان على اخضرار الحديقة الفسيحة وفى رأسها أطياف كثيرة قد يعرفها العجوز الذي يدبُّ معها بصمت، حريصاً على الوردة الوحيدة التي جلبها من حديقة البيت. تحت مظلة مشروخة من الأعلى وقفا.

كانت المصطبة المتسخة تحتها مائلة وقد فقدت إحدى ركائزها أو طمست، فاضطرا أن ينسحبا إلى مصطبة قريبة أخرى لكنهما لم يجدا مظلتها، فسارعا إلى مصطبة ثالثة قبل أن يجلس عليها بعض الشبّان المتسكعين وكانت مبللة قليلاً ومتآكلة الحواف.

أخرج العجوز من جيب معطفه قطعة مدعوكة من الكلينكس وحاول أن يزيل آثار الرطوبة عن مساحة قليلة لتجلس عليها السيدة واكتفى بأن نفخ على المكان الذي جلس عليه وأحاط سيدته بذراعه وهو ينظر إلى السماء الغائمة.

أين الأشجار..؟ كان العجوز السبعيني يجيل بنظره على الأشجار الكثيرة التي

شكلت غابة صغيرة وسط العاصمة منذ زمن قديم وكان يشم روائح مختلفة تهبّ على ذاكرته، ومع أنه يشعر بلسعة برد تجتاج جسده

النحيل إلا أنه كان يستشعر الدفء من سيدته الملاصقة لكتفه. أين أشجارنا القديمة؟

انتبه العجوز واختصر الغابة الصغيرة بشجرة عالية تستدق أمامه: کل شیء یبقی وإن کان قدیماً.

لم تقل لى أين هى الأشجار القديمة؟

الحديقة لم تتغير وكأنها حديقة الأمس لكن الإسفلت خربها والأكشاك خربتها.

ألا تقول لى أين هى..؟

أشجارنا القديمة محفوظة في القلب ههههه..

ضمها أكثر وكانت عيناها تدمعان قليلا، متناغمة مع لحظتها الباردة التى استوطنت مكاناً في روحها التي بدأت تستعيد شيئاً من أمس الأشجار والحديقة التى كانت ماطرة ذات يوم كتمام اللحظة التى بدأ المطر فيها يخفق على الأشجار ويتناثر رذاذه، فازدادت التصاقاً بالرجل الذى أخفى الوردة الحمراء تحت معطفه وضم السيدة إليه فبدوا مثل تمثالين أحدهما سقط على الآخر.

تمتمت السيدة ورأسها ساقط على معطف كتفه:

خمسون سنة..!

كان الرجل حريصاً على ألاّ تنفرط أوراق وردته الوحيدة لذلك كان يحجز جسد المرأة بساعده من تحت المعطف. مثلما كان حريصاً على تثبيت سماعة أذنه.

بودّى أن أرى أشجارنا القديمة.

بالكاد سمعها العجوز فقال لها:

ليخفّ المطر.. الحديقة واسعة ونحتاج إلى جو بلا مطر.

بقيت السيدة صابرة متكئة على كتفه وباقة الورد في يدها مبللة قليلاً لكنها تشدها بأصابعها متمسكة بها وعيناها الكليلتان تنظران إليها، ثم تستغرقان بالنظر إلى انسياب المطر الذي أخذ ينهمر بالتدريج ويشكّل سيولاً مائية صغيرة تتجمع عند حافة حذائها وينحدر إلى الشارع عبر خسوفات صغيرة تعمل كممرات طائشة للمياه المتسربة.

نغير المكان.

قال العجوز وهو يرتجف قليلاً.

منذ زمن بعيد لم أقف تحت المطر.

قالت السيدة صابرة برومانسية وهى تمد يدها تحت المطر كأنها ستجمع منه حفنة صغيرة، ثم تمد باقة الورد تبللها قليلاً وهي تبتسم وما زالت متكئة على كتف العجوز الذي تشعر باختلاجات

نغيّر المكان.

رفعت رأسها من على كتفه ونهضت بصعوبة مثقلة بجسدها المعبّأ بالثياب الصوفية، ومدت يدها إلى يده وسحبته برفق، ثم طوقت ظهره من خلف المعطف، وكان المطر قد غسل الشوارع الصغيرة وغسل الأشجار التى بدت بلمعان خفيف، فدرجا على الممر وانعطفا

تحت سقيفة تحمى ثلاثة حوانيت خشبية؛ تفادياً للسيول التي أخذت تتجمع، فيما بقى الرعد يقصف السماء وتنبثق أغصان ضوئية كثيرة.

ظل رأسها مرفوعاً إلى السماء وهي ترمش بعينيها كلما كانت أغصان الضوء تتتالى بسرعتها الضوئية العابرة، فبدأ أنها سعيدة، وكان الرجل العجوز يدرج ببطء شاعراً بسعادتها فيظل مبتسماً لوحده، وبين لحظة وأخرى يثبّت السماعة الصغيرة ويدحسها في

- يا رب اجعل المطر خيراً علينا.

تمتمت السيدة صابرة وهى تقود رجلها إلى حواضن شجرية مكتظة ومتماسكة تشكل سقفاً لا تتسرب منه الأمطار كثيراً، وثمة مصاطب متفرقة لم تتبلل بعد.

بلا تحفظ جلسا على مصطبة صغيرة وما زالا متلاصقين.

لم أعد أتذكر هذا المكان.

الأشجار كبرت كثيراً.

هل تذكرين ممراً مثل هذا..؟

أذكره.. لكن كانت هذه الأشجار صغيرة وقصيرة ولم تكن هناك مصاطب..کنا نمشی فقط..

ثم مالت عليه أكثر:

العشاق لا يجلسون لأن الوقت يمضى بهم.. هههههه..

عالج سماعة أذنه ورفع السلك الرابط فوق أذنه:

أظن أن الحديقة كانت أوسع.. تمام ؟

تطلعت السيدة صابرة حولها وتفحصت الأشجار العالية من كل مكان ومدّت بصرها أبعد من ذلك:

هى ذاتها الحديقة كما أتصور لكن ألحقت بها بعض المبانى

- بحيرة البط مهجورة.

- والممرات مبلطة منذ وقت طويل.

هدأت السماء وكفّ البريق المتناوب عن الظهور وظهر أكثر من شخص من تحت الأشجار، بينهم شبّان مدارس ملأوا الفضاء بصخبهم منسجمين بمرح ظاهر مع شابات صغيرات يرتدين تنورات الزى الدراسي، لكن افترق اثنان من الجمع الصغير وجلسا على مقربة من مصطبة السيدة وعجوزها التى ظلت تنظر إليهما

أحاط الشاب فتاته بذراعه وكانت تبدو خجلة بعض الشيء، ولم تسمع السيدة صابرة ماذا كان يهمس لها، غير أنها بحس غريزي تأكدت أنه يحاول اقتناص قبلة سريعة، بينما الفتاة تتمنّع وحاولت الفرار أكثر من مرة غير أن يدى الشاب اللتين تحيطانها منعتاها من النهوض والالتحاق بجماعتها الذين تواروا خلف الأشجار.

أتذكر..؟

ضغط العجوز على سماعة أذنه وهو يدنى رأسه من وجه السيدة غير أنها بقيت شاخصة النظر إلى الشاب وهو يحاول بجهد واضح أن يقبَل فتاته الممتنعة، إلا أنه أخيراً تمكن من أن يقتنص شفتيها بقبلة طالت بعض الشيء فيما تمكنت الفتاة من أن تنتزع شفتيها وتقفز كالملسوعة، متعثرة وخجلة وغابت في أحد الممرات الجانبية. ضحك العجوز وهو يراقب المشهد الطفولى الرومانسى:

- ذاكرتكِ جيدة هههههه..

ضحكت السيدة وهي تستدعى شيئاً مماثلاً حدث قبل نصف قرن: كنتُ أرتجف من الخوف.. كنت أعتقد أنكَ ستغتصبني.

هدأت السماء إلى حد جيد وظهر كثيرون ممن كانوا يختفون تحت الأشجار والمظلات والحوانيت أغلبهم من طلبة المدارس والكليات والقليل من النساء الغامضات وبعض الأسر بأطفال قليلين، الأمر الذي شجّع السيدة أن تنهض وتقود عجوزها من دون فكرة واضحة سوى أنها كانت تشعر بسعادة صغيرة أملاها المكان بطقسه المطرى، وذكريات كثيرة تتقدم قبلها وتشير إليها بطريقة زرعت فيها إحساسا بأنها لا بد أن تكون سعيدة الآن.

دارا حول الأكشاك الصغيرة التي تتباعد عن بعضها وتحاشيا الاختلاط بالآخرين لا سيما الشباب الطائشين الذين أورثوا المكان شيئاً من الصخب والفوضى، وقادهما رصيف متكسر الحواف إلى بحبوحة خضراء باردة، فاختارا مصطبة تطل عليها الشمس مباشرة من فجوة غيوم ثابتة إلى حد ما.

كان العجوز أكثر حرصاً على وردته الوحيدة وكان يتطلع إليها بين وقت وآخر، قلقاً من ذبولها السريع فظل يمسّدها ويلمّع أوراقها الناعمة حتى جلس إلى جانب السيدة وهو يمتثل لبقعة الشمس التى أشاعت دفئاً صغيراً في جسده.

- كأننى فى متاهة.. أتَذكر ولا أتذكر.

- مرت سنوات طويلة على مجيئنا هنا لأول مرة.

تغيرت الحديقة كثيراً.

تطلع العجوز إلى ساعته البتينة فوجدها تشير إلى الساعة الحادية عشرة فضغط على رأسه في محاولة استذكار يوم بعيد كان فيه المطر غزيراً وجامحاً، لكن صورة الشاب وفتاته التى قبّلها قبل ساعة تقريباً اجتاحته كثيراً وكلما حاول إزاحتها من رأسه عادت إليه بقوة، مثلما عاد المطر يستحث ذاكرته المتعَبة، وكانت السيدة ما تزال تتطلع إلى المكان حتى نهضت وبقيت تراقب الأشجار القريبة المتشابكة كما لو أنها تبحث عن شيء ما فقدته ذات مرة.

ناداها العجوز وهو يعبد التطلع إلى ساعته.

عادت السيدة بخطوات أكثر بطئا وبقيت واقفة وهى تحمل باقة الورد المبللة.

أذكر قبل أن ينتصف النهار كنا هنا.

- وكان المطر غزيراً.

جلست إلى جواره وتركت باقة الورد في حضنها ومدت ذراعها على

ههههه يوم قبّلتكِ هنا.

هههه كنتَ شيطاناً.

كنت أحبك كثيراً.

كنت أود أن تقبّلني لكنني كنت خائفة.

كنت أعتقد أنه يجب أن أقبّلك.

- كنت أريد ذلك وقتها.

ما زلت أعتقد أن القُبلة هي التصريح بالحب.

أظن أن القبلة في ذلك الوقت كانت تشبه الزواج!

- لكننى كنت خائفة وأشعر بالبرد.

- كنت مجنوناً بك.. أظن أن القبلة هي عبارة عن مهر يقدمه العاشق إلى حبيبته وفعلت ذلك.

- كنت قد قدمت لى مهراً عجيباً ههههه..

سكتت صابرة ودفنت جسدها أكثر في جسده النحيل:

بعد خمسين سنة يعود مثل هذا اليوم وكأنه حدث بالأمس القريب. نظرت إليه بعينين دامعتين وكان العجوز يشعر بالامتنان إلى زمن بعيد حاول أن يكونه فى هذه اللحظة الباردة التى ملأته روحاً

اقترب وجهها منه وأمكنه ملاحظة التجاعيد التى حاولت السيدة إخفاءها بالماكياج، لكن رائحة قديمة اجتاحته هي مزيج من المطر والتراب فأدنى وجهه منها ومسّت شفتاه شفتيها ببطء ثم التصقتا بقبلة متعثرة حينما زحفت شفاههما من موضع القبلة الحميمة، لكنهما حاولا معاً أن يلتحما بشكل مباشرة فعادت الشفاه تلتقى بعناق طفولى قديم انبجس من لحظة المكان والحديقة القديمة التي رافقتهما في مثل هذا اليوم، فسقطت باقة السيدة بين قدميها وهى تتشبث بعجوزها، بينما تشبث العجوز بوردته الوحيدة وهى عالقة بين أصابعه من وراء ظهر المرأة التي غابت كثيراً في قبلة المطر والتراب منقطعة عن التنفس وقتاً طويلاً، لولا انتباههما المتأخر لبعض الشبان الذين التقطوا لهما أكثر من صورة متسارعة وهم يضحكون لهذا المشهد الاستثنائي الذي لا يعرفون أنه حدث قبل خمسين سنة يوم كانت السماء تمطر وكانت الحديقة أكثر اخضراراً وفضاؤها أكثر اتساعاً.

كاتب من العراق

# ليليت وحواء تناقضات الأنوثة

## خلود شرف

استيقظت البشرية على حضور امرأة أولى في وعيها البدائي، تجسدت في كافة الأديان والثقافات والأساطير، بوصفها حواء، المرأة المخلوقة من ضلع الرجل، هذا الضلع الناقص الذي اكتمل بوجودها، والذي لم يُخلق من مادة أخرى، معزياً للفكر حالة التبعية والعبودية والخضوع، لهذا المخلوق الذي خُلِقت منه امرأة حنون، وفيّة، مخلصة، مضحية، تهتم بالأطفال.

لكن البطريركية الذكورية المتعالية، وبحركة سلطوية إقصائية، أبعدت ليليت المرأة التى سبقت بحضورها وتجسدها حواء، الزوجة الأولى لآدم وفق سفر التكوين. وهذا الإقصاء لم يأت عن عبث، بل كان مرحلة مارس معها الصعود الذكوري في المجتمعات المتحولة من نظام اقتصادى أمومى إلى نظام يسيطر فيه الرجل بسلطته الراجحة عن طريق إخضاع المعادل المؤنث لوجوده، وكما في كل بدء في البدء خلقت ليليت كما خلق آدم من التراب نفسه. تمثّل أسطورة ليليت الجزء المحرّم من النفس الأنثوية، امرأة مستقلة وفاعلة جنسياً، ترفض الأمومة، وترفض الخضوع للرجل، معلنة مساواتها معه. قدها المجتمع البطريركي أمثولة للمرأة الشهوانية، وقاتلة الأطفال. بناء على هذا الفكر تم بناء صورة مزورة للمرأة الباحثة عن حريتها، من باب شيطنتها.

شكّل هذا التناقض للصورة الأنثوية وجهين متنافرين، يمتلكان مشاعر عدائية، وإسقاط أحكام، وتقييم، من المرأة نفسها تجاه المرأة، بين حالة الراهبة والقديسة. ومن جانب المخيال البطريركي الذى يُعادى المرأة ليليت علانية، ويشتهيها سراً.

هذا التناقض جعل الفكر البطريركي ينهض في أوج سلطته على تطويع المرأة، بكسب فئات واسعة من النساء إلى صفه، بتعزيز تربيته الذكورية داخل مجتمع النساء، وإقناعها عبر عشرات الآلاف من السنين بأن الصورة المثالية للمرأة كما يعلنها هو، وكما يصدرها هو، وإن الجانب الآخر للمرأة المنفصل عنها والكامن في صوتها الداخلى هو جانب ساقط، يحاكمها على كل نأمة فيه مجتمع مسير بفكر ذكورى إقصائى مريض يعيش ويتنفس فيه هواء الفكر الفاسد

فبات الهاجس الأول والأخير للمرأة إرضاء الرجل في سريره أولاً، وإرضاؤه في جميع رغباته، ابتداء من تملكه لها في عقد القران

مقابل مهر أو عقد نكاح كما يسمى، يعنى لغوياً الرفس بالقدم، والتعامل معها كملكية خاصة مثلها كمثل المفروشات. مضافاً لذلك تحفيز شعور التنافسي مع المرأة ليليت، بإثارة الغيرة والحسد وإطلاق الأحكام، كي تعادي المرأة نظيرها المشيطن وهما، معا، صورتان بائستان للمخلوق نفسه.

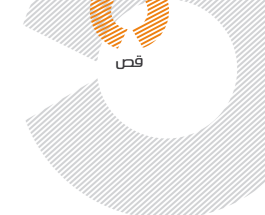
تبدأ المرأة حواء بإبداء فروض الطاعة والخنوع للرجل، وتبدأ بفقد ثقتها بنفسها مقابل تحقيق ما هو مستحيل، أي ملكية الآخر الرجل والسعى في ماراثون للحفاظ عليه من المرأة ليليت، والتي بشكل أو بآخر تكرست منذ بدايات التربية، فتلعب دور الضحية، ويمارس الرجل دور الجلاد، فيجلدها بكرمه أو بخله عليها بالمشاعر، لتعيد محاولة إرضائه كلما تغيرت مشاعره نحوها، مقصية نفسها من حضورها الإنساني. وتتملّص المرأة ليليت من حكم الرجل الذي يعاديها بسلاحه الأخطر شبيهتها المرأة المستكينة، لتدخل المعركة الموروثة عبر الأجيال في «حريم السلطان».

قرون لا تحصى عدداً مرت، ولم تتغير هذه الصورة، فالتربية مضافاً إليها تقاليد المجتمع، ماتزال، في مجتمعات الشرق، تكرّس حالة الخضوع وتنهى طموح المرأة عند عتبة الزواج، من دون أن تتمكن غالباً من تلقين أبنائها معرفة متمردة تليق بالكائن الإنساني عبر رحلته الفردية القصيرة. منذ نعومة أظافر الفتاة تُربى لتصبح زوجة فاضلة ضمن المفهوم الفكرى السائد للمرأة الفاضلة، وبذلك تشكل المرأة الطموحة مصدر قلق للمجتمع الذكوري، وهذا ما يبقى الصراع مفتوحاً على كل الاحتمالات، ولكن أيضاً على ما هو مأساوى فى مصائر العلاقة بين الجنسين.

لم يقتصر هذا الصراع، إذن، على تناقضات الصورة الأنثوية بين ليليت وحواء، بل تعداه ليصبح صراعاً بين حواء وحواء، حيث يعمل الإعلان المرئى في عصرنا على تكريس حالة البرمجة للصورة المثالية في الفكر المجتمعي محاولاً بذلك الترويج للسلع، من خلال جسد المرأة كأيقونة مثالية، علماً أن الرجل لا يلعب الدور نفسه في الترويج من خلال جسده إلا فيما ندر.

شاعرة وناقدة من سوريا





# اعترافات منتحر

## ميمون حرش

الليلُ، كلما مد أطنابه وأصمانى بسهمه، أحاول، دون جدوى، أن أتصالح معه، ولكنه يصر، من جهته، كلّ مرة، على أن يتحدّانى؛ فینام «علی جفونی»، ویجفونی..

نصحني الأطباء، الذين زُرْتُهم، بالرياضة، وبشرْب كوب حليب ساخن كما الأطفال، وبطرد الوساوس قبل النوم..

«هـراء!.. من يجرؤ على طرد وساوس الحوب في زمن العولمة و

التيه في بلاد الناس تكفّل بالرياضة، أما الحليب (يا للسائل الأبيض!) فلقد حرّج الزمن علىّ أن أكتفى بما رضعته من أمى وللحق أقول: لم أجرّبه كرهاً فيه .. عاديته منذ كنت طفلاً .. لم أعرف له طعماً فى بيت لم يشرب أهله غير الشاى. استأنسنا به كملك متوج، لا على المائدة - هذه نعدمها - وإنما فوق حصير متآكل .. هو وجبتنا الرئيسة في الغذاء والعشاء! وأحياناً كان يغيب أياماً؛ فتعوَّضه أمى بحكايات عن «ثامْزًا». وبدل أن تسترق النوم من أجفاننا، تضيف، بما ترويه فوق الجوع والدمع يرفض من عينيها، ذلك الجزع الذي ظل يسكننا إلى اليوم..

اليوم كبرتُ (لست أدرى كيف حصل ذلك مع هذا «الخبز الحافى»)، وأنا - على كل حال - دابة، كبقية الدوابّ .. رزّقها على الله. كبرت رغماً عن الجوع والفاقة والمرض، ومع ذلك تدبّرت أمرى، ولم أتسول خبز يومى من أحد، رغم أن سهم الخطوب رشقنى بمصميات، بدل أن ترديني قتيلاً تآلفتُ معها وتعايشت؛ كما المريض مع داء مزمن .. ولم يحزُّ في قلبي سوى شيء واحد، هو أنى عاطل من العمل في زمن الحقوق، واليوم حين أرى إلى مكتبتى المتواضعة، وكتبي المنثورة كحبات الرمل من حولى، أتساءل: ما جدوى أن أعيش لمجرد أن أتنفس؟...

أحياناً كثيرة أقارن نفسى بالبغل الذي كنا نملكه، قبل أن يبيعه أبى مضطراً.. هو صحيح كان يحرن، لكنه بغل، وأنا مثله. وفوق ذلك، أنا عكسه تماماً، ورغم شهادتي الجامعية أنقاد لأسيادي، ألبي طلباتهم، أشتغل عندهم لأوفر لقمة عيشى دون أن تصدر عنى كلمة «أف»، تصريحاً أو تعريضاً .. يمارسون على ألواناً شتى من التعذيب، ويُنْزلون بي، في سادية ماتعة بالنسبة إليهم، قهراً يجْبرني على أن أشتغل ساعات طوالاً لا أستريح فيها إلا لماماً...

في الليل أتعب، ولا أحد يرثي لحالي .. أجل أتعب كثيراً، وحين لا

أنام، رغم تعبى، أفكر كثيراً في وضع حدٍّ لهذا الكابوس...

«يا الله، ما أبطأ قدوم الصباح على منتظِره! وأنتِ، أيتها النفس، اهْدَئِى، فمن أجلك أشرب حتى الثمالة، ليلى مربوط كأنه يجر من ذيله .. أظل أسامر نفسي، أدخن، حتى ينشر الصبح راياته؛ فأنتشر، وأبحث عن لقمتى...»

ليالىً نابغية، أستمرئ فيها سهادى، وأنتظر ما لا أعرف... لذلك، أفكر الآن بجدّ في أن أغادر هذا المكان، وأمضى...

أنا فضلة في هذا الزمن...

لا زوج، ولا أولاد..

لا في العير، ولا في النفير..

وأمثالي - لست أدرى كم نحن- قمين أن يرحلوا ..

أجل، هذا هو .. علىّ أن أنتحر... سجِّلوا عنى هذا! لقد عزمت وتوكلت... منتحر جديد قادم إليكم أيها المنتحرون..

لكن قبلاً على أن أهيئ لموتى. سأزفّ نفسى للهاوية .. أنزل إليها كدلو. أصعد إليها كإشاعة. سأحبو نحوها على أربع .. لا يهم .. أن يسحقنى الألم الذي سيؤدي إلى الموت هو الأهم...».

وفى الليل، كل ليل، ينخرنى الأرَّق؛ كما الأرَّضَة مع الخشب، وأنا أفكر في الموت؛ فتجد فكرة الانتحار في رأسي الثقيل مرتعها، ومثل الحمى تزورنى كلما وقب غاسقى، وتنكُت فى رأسى الفارغ... لقد بدأت الآن أخطط لنهايتي الوشيكة، ولن أسألكم - أيها المنتحرون- كيف صارت الأمور معكم؟.. لِمَ العجلة؟.. دعُوني، بدلاً من ذلك، أستمتع بسهادي .. فحين لا أنام، أفكر جيّداً...

أمامي الآن حبلي .. ها أنا أفتله على شكل طاقين. سأشكل منه أشروطة، سألفّها حول عنقى غداً، وربما بعد غد .. لكن لحظة.. لا بد لى من الخمر. على أن أسكر أولاً حتى إذا غادرت، سيقول الشامتون: «الخمرة دارت في رأسه، وفعلها «الزايخ»...، وستقول فئة أخرى: «اللعنة .. مات كافراً»، والثالثة، والرابعة... الجميع سيدْلون بدلوهم بين الدّلاء... لكن هؤلاء أين هم الآن؟ ولِمَ يكثرون فقط في الفضائح؟!

مشكلتى الكبرى أنى ضُل ابن ضلّ، فمن سيكتشف جثتى؟.. ومن سیشیع خبر انتحاری؟.. ومن سیبکینی؟..



أسئلة .. أسئلة .. أسئلة، وليلى طويل، بلا آخِـر!

واهاً، أيتها النفس، يا لهفي عليك «إذا أدلجوا عنى، وأصبحتُ ثاوياً «! اكتشاف الجثة ستتولاها رائحتى النتنة... والبكاء ليس مشكلاً . سأبكى نفسى. أشيّعها. أبكيها قبل أن أسْلم روحى... دموعى تجف الآن، ولا تهمى تحت الطلب. لقد نزف البكاء دموع عيني في كل ليل لا أنام فيه؛ لذلك، سأدع دموعى تحرن الآن لتمارس على سلطتها... فلو یدرون کم بکیت وأبکی فی صمت...؟ داخلی نهرٌ من دموع سنين عمرى، وفرتها لليوم الأسود، ولى منها من الفائض ما يمكننى من أن أعير لغيرى عينى ليبكى بها لو أراد .. وحتى إذا فكروا في تشريح جثتى، سيرتكبون خطأ عمرهم .. أجلاف يكونون .. إنهم حتماً سيغرقون في محيط من الدمع... وهذا لوحده يكفيني، فلا داعي إذاً إلى البكاء...

وماذا عن القبريا فهيم؟!

سأحفره بنفسى، وسأوصى سيدى الذى أشتغل عنده، والذي يستغلني، أن يحشرني فيه. وإن خاف على سمعته، فلْيكن وقت

ذلك ليلاً .. سيقبل إذا أخبرته بأنى، مقابل هذه الخدمة، سأشتغل أضعاف ما يأمرني به، ودون مقابل .. إنه يكنز الدينار، ويعبد الدولار، وإنه مستعد أن يحالف الشيطان، ويعبد النار، فكيف بمنتحر يبغى فقط أن يهيل عليه التراب، وهو يحشره؟...

هذا أمر محسوم .. بقــى أن أختار يومى... لكن على أن أنام قليلاً حتى تصفو نفسى، وأمنح ذهنى راحته.. أتمدد. أستلقى على ظهرى. أغمض عيني... ولكنى لا أنام .. لا أنام!..

> «أيها الراقدون، طوبى لكم ..ليلكم موصول بنهــار، ترقدون ولا ترْثون لحالى، وليالىّ نابغية، بلا آخــر.. تمتعوا بعالمكم... أما أنا فسأغادر..

> > غداً، سأنتحــر... يا لهف نفسى على غــد!...

وغداً حين تكتشفون جثتى، لا تقرؤوا الفاتحة على .. إنما على

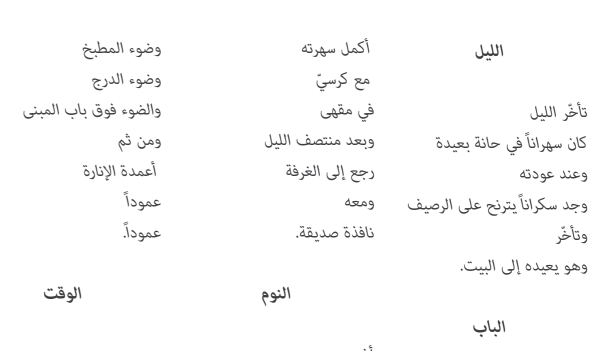
أرواحكم...»

كاتب من المغرب



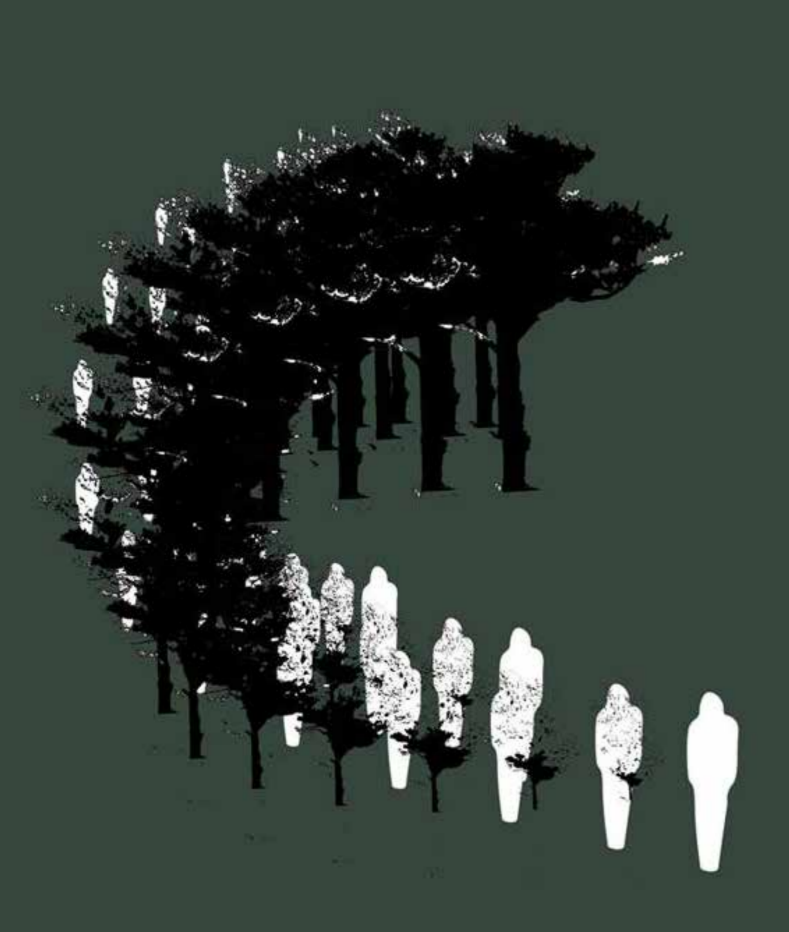


## محمد السعدي



أذهب يمر إلى النوم الوقت ما الذي يقصده سريعاً لكن الضوء وأنا يتسلّل من تحت الباب عندما ينفتح من تلقاء نفسه؟ أمدّ أفكّر ساقي لو أنه قرر الذهاب بالخروج لأعرقله. في نزهة

في نزهه مع أشجار الحديقة لأطفئ ثم ضوء الصالة



شاعرمن السعودية

# ٱلرَّجُل الذي اشترى حُلماً

## عبدالهادي شعلان

التى لا أستطيع أنْ أحصل عليها، إنه يبتسم وهو نائم.

منیر: الذبابة وقعت على وجهه وطارت ولم یشعر بها (یهش

منير: ماذا أفعل الآن؟ ينبغى أنْ أحاول النَّوم، إنه يستيقظ.

منیر: لقد نمت یا حازم نوماً عمیقا حتی طرد صوت شخیرك

منير: بماذا حلمت وأنت نائم في مكان كهذا؟ أظن أنَّ الأحلام

الجميلة لا تأتى تحت الشَّجَرة، الأحلام اللذيذة لا تأتى إلا فوق

حازم: الحُلم الرائع يأتى فى أنّ وقت، إنه حُلم متميز.

منير: حُلم متميز في منتصف النَّهار، ترى ما هو الحُلم؟

منير: لقد ضربتك أشعة الشمس الذهبية في رأسك.

حازم: إما أن تسمع الحُلم أو أسكت ولا أحكيه لك.

منير: جَرَّة محشوة بالذهب ومدفونة أسفل جبل صغير.

حازم: أجل، في حديقة منزل لأغنى رجل في بغداد.

حديقة لأغنى رجل في بغداد، ترى ما اسم هذا الرَّجُل؟.

حازم: حَلمت أن هناك جَرَّة محشوة بالذهب ومدفونة أسفل جبل

منير: جَرَّة محشوة بالذهب ومدفونة أسفل جبل صغير في

حازم: اسمه، طبعاً لا أعرف اسمه، ومن يخبرنى فى الحُلم، كل ما

حازم: حلمت أن هناك جَرَّة محشوة بالذهب.

حازم: أخ خ خ خ.

حازم: أخ خ خ خ.

منير: وحَلمت أيضاً؟

السَّرير النَّاعم.

حازم: حُلم غريب ورائع.

حازم: لقد حلمت بالذهب.

منير: أنا مستمع إليك، احك.

ظهر لى أنه أغنى رجل فى بغداد.

منير: بدأت تُخرّف.

الذبابة من على وجه حازم).

حازم: يا لها من غفوة رائعة ولذيذة.

حازم: یا له من حُلم جمیل وطیب.

### (1) (حازم ومنير فى الغابة)

حازم: الجو اليوم طيب للغاية، هيا نسْتَرح قليلاً.

منير: ما رأيك يا لو نجلس تحت هذه الشَّجَرة؟ حازم: هذه فكرة جيدة، هل جمعتَ كثيراً من الحطب اليوم؟

منير: نعم، لقد بذلتُ قصارى جهدي حتى جمعتُ كمية كبيرة من

حازم: وأنا أيضاً استطعت جمع كمية رائعة.

منير: ما رأيك لو نأكل الآن.

حازم: الجو رائع ويدعو للنوم هيا بنا ننم أولاً ثم نأكل حين البيت. قظ

منير: فكرة جيدة، لنشتَريح وننتعش قليلاً تحت ظلال الأشجار ثم نقوم ونأكل.

(ينامان قليلاً. يستيقظ منير وحده قلقاً ويظل حازم نائماً يشخر بصوت مرتفع)

منير: (يتقلب على جانبه) ما هذا القلق، لماذا لا أستطيع النَّوم؟

حازم: أخ خ خ خ.

منير: كيف استطاع حازم أن ينام هكذا سريعاً؟

<mark>حازم:</mark> أخ خ خ خ.

منير: فلأحاول أنْ أنام مرة أخرى (يستلقي) لا أستطيع.

عازم: أخ خ خ خ.

منير: ليتني أستطيع النَّوم مثله، إنَّها نعمة لا يشعر بها إلا من يفتقدها (سارحاً) نعم النَّوم نعمة.

حازم: أخ خ خ خ.

منير: الإنسان لا يمكنه أن يطلب النَّوم فيجده، لو أننا نستطيع أن ننام فى الوقت الذى نريد فيه النَّوم، النَّوم معجزة.

ازم: أخ خ خ خ.

منير: أنا في غاية الأرق وهو نائم يشخر كالرعد ولا يشعر بي.

**حازم:** أخ خ خ خ.

منير: لن أستطيع النَّوم، هل أوقظه؟ لا، سأتركه يستمتع باللحظات

منير: حاول أن تتذكر اسم الرَّجُل.

حازم: أقول لك لقد كان مجرد حُلم، ولهذا لم أتمكن من السؤال

عن اسم الرَّجُل أو شيء كهذا.

منير: ألا تتذكر شيئاً آخر حدث في الحُلم.

حازم: كل ما رأيته أنّه أغنى رجل في بغداد، وفي الحديقة الملحقة بخلفية المنزل، هناك جبل صغير تنمو بجواره شجّرة ضخمة من شجيرات الغابة.

منير: هيا أكمل وأخبرنى بالتفصيل.

حازم: بجوار الشَّجَرة الضخمة من شجيرات الغابة جَرَّة مدفونة تحت هذه الشُّجيرات.

منیر: هل هذا هو کل ما تعرفه؟

حازم: هذا هو كل الحُلم الذي حلمته.

منير: كيف تحلم مثل هذا الحُلم في هذا المكان؟

حازم: الأحلام لا تحدها حدود.

منیر: هل لی أن أطلب منك شیئاً؟

حازم: لو کان فی استطاعتی، لن أردّك.

منير: ماذا لو بِعتَ لي هذا الحُلم؟

**حازم:** هل أنت جاد؟

منير: كل الجدية.

حازم: كيف لإنسان أن يشترى حُلما؟ منير: هذا ما خطر لى، أريد أن أشترى هذا الحُلم.

حازم: وماذا تنوي أن تفعل بهذا الحُلم؟

منير: لا أدري ماذا سأفعل بحُلمك هذا.

حازم: لا تدري؟ كيف تشترى شيئاً لا تدري ماذا ستفعل به؟ منير: ومع ذلك ما قولك فى أن تبيع لى حُلمك؟

حازم: أنا لم يسبق لي أن سمعتُ عن شراء حُلم، ولكن لا بد أن يكون هناك سبب ما لرغبتك فى شرائه.

منير: ليس في رأسي سبب محدد لشراء حُلمك الآن، كل ما في الأمر أن هذا خطر لى فأحببت الفكرة، هيا بع لى حُلمك.

حازم: أنا أكره أن أكون بائع أحلام.

منير: لماذا؟

حازم: أشعر أنه أمر مضحك أنْ آخذ منك نقوداً مقابل حُلم حلمته.

العدد 35 - ديسمبر/ كانون الأول 2017

منير: شكراً لك.

**منیر:** هیا بنا.

منير: أنا شبعان.

الزَّوْجة: لماذا؟

منير: كلامك معقول ومع ذلك أنا تتمَلكنى الرغبة في شراء هذا الزَّوْجة: يا ليتك أيقظته. منير: لقد استيقظ من نفسه وراح يقول إنه كان يحلم. الحُلم، من فضلك بعه لي. الزَّوْجة: يا له من رجل رائق البال، يحلم تحت الشَّجَرة وفي حازم: لا أعرف ماذا أقول لك بعد هذا الإلحاح. منير: خذ هذا المبلغ مقابل الحُلم. الظَّهيرة وهو نائم على الأرض. منير: لقد حلم الرَّجُل حُلما غريباً. حازم: هذا مبلغ كبير. الزَّوْجة: هل حكى لك الحُلم؟ منير: إنه ثمن الحُلم. حازم: لو أن الأحلام تباع بمثل هذا المبلغ لحلمت كل يوم وبعت منير: لقد حلم أنَّ هناك جَرَّة محشوة بالذَّهب، ومدفونة أسفل جبل صغير في حديقة خلف منزل لأغنى رجل في بغداد. منير: الآن أصبح الحُلم مِلْكا لي. الزَّوْجة: يا له من حُلم غريب. حازم: وأنا كسبت مالاً ثمناً لحُلم حلمته. منير: لقد اشتريته. الزَّوْجة: ما هذا الذي اشتريته؟ أنا لم أرك وأنت قادم تحمل شيئاً. منير: لقد اشتريت الحُلم. حازم: هيا بنا نأكل طعامنا. الزُّوجة: ماذا؟ منير: اشتريتُ حُلم الرَّجُل. الزَّوْجِة: اشتريتَ حُلماً حلمه شخص غيرك. (2) الزَّوْجة: لماذا فعلت ذلك؟ (منیر مع زوجته فی بیتهما) منير: سأقول لك فأنت زوجتى ولا ينبغى أن أخفى عنك شيئاً. منير: مساء الخيريا زوجتى العزيزة. الزَّوْجة: قل يا زوجى.. يا من اشتريت الحُلم. الزَّوْجة: بارك الله فيكَ يا زوجى، مالى أراك فَرحاً هكذا؟ منير: ستعودين مرة أخرى وتسخرين منى، لن أخبرك. منير: لقد حدث اليوم شىء غريب وأنا مع جارى فى الغابة. الزَّوْجة: قل، أنا لا أسخر منك، فقط أنا في غاية الغرابة، اشتريت الزُّوْجة: قبل أن تحكى لى، هل تريد أن أضع لك الطعام؟ منير: أنا أنوى السفر لأبحث عن جَرَّة الذهب. الزَّوْجة: إذَنْ قل لى ما هذا الشيء الغريب الذي حدث لك. الزَّوْجة: (تصرخ) يا للمصيبة، ماذا تقول؟ منير: خرجتُ مع جارى نجمع بعض الأخشاب من الغابة، وفي منير: سأذهب للبحث عن جَرَّة الذهب وأستخرجها. وقت الظهيرة جلسنا لنأكل. الزُّوجة: لذلك أنت شبعان، أكيد أكلت معه أكلة دسمة. الزَّوْجِة: أنتَ تتحدث وكأنك متأكد أنَّ هناك جَرَّة مملوءة بالذهب. منير: أشعر كأنِّي أنا المقصود بهذا الحُلم، وأنَّني الموعود بهذه منير: لماذا لا تصبري حتى أكمل لك الحكاية؟ الزَّوْجة: قل يا زوجى أنا أستمع إليك. الزَّوْجة: يا رجل هذا حُلم رجل غيرك. منير: رقدنا لنستريح تحت الشَّجَرة، وفي الحال راح جاري في منیر: لکنّنی اشتریته. الزُّوجة: (باستنكار) نسيت أنك اشتريت الحُلم. الزَّوْجة: وأنت طبعاً غرقت في النَّوم. منير: أنا لم أستطع النَّوم. منير: اسمعى يا زوجتى، لقد قررت أن أسافر إلى بغداد وأبحث عن الجَرَّة، أنا على يقين أنَّني سأجدها. الزَّوْجة: افعل ما تريد يا زوجى. منير: حاولت أنْ أنام ولكن بلا جدوى. منير: أنا في حاجة إليك. الزُّوجة: هذا يوتر الأعصاب. الزَّوْجِة: أنا لن أسافر معك للبحث عن حُلم حلمه شخص آخر. منير: حاولت أنْ أنام ولكنى لم أستطع، فظللت أستمع لشخيره المرتفع كصوت الرَّعد. منير: لقد أعطيت كل المال الذي أمتلكه للرجل الذي اشتريت الزَّوْجة: أكيد أنت كنت في غاية الغيظ، إذْ كيف تريد أنْ تنام ولا منه الحُلم. الزُّوجة: (تصرخ) يا للمصيبة أضعت كل المال؟ تستطيع وأمامك شخص غارق في النَّوم؟!

منير: أنا في حاجة إليك يا زوجتي، أنا ليس لديّ مال لأسافر.

الزَّوْجة: وماذا يمكننى أن أفعل لك؟

الزَّوْجة: لقد حاولت أن أبعده عن التفكير في هذا الموضوع لكنه منير: هل يمكنك أن تساعديني في الحصول على بعض المال؟ لن يرتاح إلا إذا سافر. الزَّوْجة: نحن لا نملك مالا وأنت تشترى أحلام النَّاس. الأب: يقترض مالاً ليسافر مسافة طويلة لبغداد من أجل حُلم منير: يمكنك أن تساعدينني. حلمه شخص آخر!! الزُّوجة: كيف يمكنك أنْ تتأكد أنَّ هناك فائدة تعود عليك من الزُّوجة: لقد قلت له ذلك يا أبى، لكنه ظل يقول لى (تقلد زوجها) الحُلم الذي اشتريته، إنه مجرد حُلم. يجب أنْ أسافر لأرى، لن أرتاح حتى أذهب. منير: يمكننا أنْ نقترض مالاً. الزَّوْجة: وها أنت تفكر في اقتراض المال، بعد أنْ ضيعت كل

الأب: اسمعى يا ابنتى، لو أن أحدكما قد أصابه شيء، لو أن زوجك مريض مثلاً، واحتجتم إلى المال لأقرضتكم، لكن الأمر مختلف، كيف أقرضكم مالا من أجل حُلم؟ الزَّوْجة: يا أبى إن حالته النفسية ستسوء إذا لم يسافر. الأب: أنا لا أستطيع أن أرمى أموالى مقابل حُلم حلمه شخص

الزَّوْجة: أموالك لن تضيع، فور عودته بالجَرَّة المملوءة بالذهب سنعطيك أموالك.

الأب: يعود بالجَرَّة، هل أنت مقتنعة أنه سيعود بالجَرَّة ؟ الزَّوْجة: ماذا أفعل يا أبى؟ زوجى يريد المال وإنْ لم يحصل عليه

الأب: يا ابنتى، فكّري في الأمر بعقل. الزَّوْجة: الموضوع كله ليس به أيّ عقل، لقد اشترى زوجى حُلما بكل أمواله، أين العقل في ذلك؟ الأب: إذَنْ لا تساعديه على إهدار أموال أخرى. الزُّوْجة: لن يرتاح حتى يسافر. الأب: أنا سأقرضه المال من أجلك أنت فقط.

الزَّوْجة: شكراً لك يا أبى.

### (منير وحده في الطريق)

منير: أخيراً وصلتُ إلى بغداد بعد عناء طويل، لقد قضيتُ الليالي في الفنادق وسرتُ على قدميّ طويلاً، لولا المال الذي جاءت به زوجتی من والدها، لم أكن لأصل أبداً، أوه يا بغداد، أين سأذهب؟ أنا لا أعرف اسم الرَّجُل الغني، كل ما أعرفه أنه أغنى رجل في بغداد، سأظل أبحث عنه حتى أصل إليه مهما حدث، لن أيأس أبداً، لا بد أن أجد أغنى رجل في بغداد، إنَّ هناك رجلاً قادماً سأسأله. (يدخل الشَّاب)

منير: مساء الخير أيها الشَّاب. الشَّاب: مساء الخير. منير: أنا رجل غريب وأبحث عن أغنى رجل في بغداد. الشَّاب: أغنى رجل في بغداد!؟ منير: نعم.

المال لتسافر إلى بغداد بحثاً عمّا رآه شخص آخر. منير: أودّ أنْ أسافر لأرى ما إذا كان هناك جَرَّة مملوءة بالذهب أم لا، من فضلك أقرضينى بعض المال. الزُّوجة: ماذا أفعل لك، ليس لدى مال، لقد ضيعت أنت كل ما لدينا من مال. منير: أعرف أنّه يمكنك أنْ تجدى حلاًّ وأنا لن أرتاح إلا إذا سافرت وبحثت عن الحُلم الذي اشتريته. الزُّوجة: من أين أجىء بالمال؟ منير: اقترضى بعض المال من والدك وعندما نجد جَرَّة الذهب سنعيد إليه المال. الزَّوْجة: أنت تتحدث وكأن الأمر حقيقة وكأنك ستجد جَرَّة منير: أنا لن يهدأ لى بال إلا إذا سافرت بحثاً عن الحُلم. الزَّوْجة: تقصد حُلم غيرك. منير: لقد اشتريته. الزُّوْجة: إَذَنْ أنت مصمّم. منير: نعم، لن أرتاح ولن يهدأ لى بال حتى أسافر إلى بغداد.

بعض المال.

منير: لا بد أن يوافق، لا بد.

الزُّوجة: سأحاول.

(3)

الزَّوْجة: سأذهب إلى أبى وأعرض عليه الأمر، فربما يقرضني

### (الزَّوْجة ووالدها في بيت الوالد)

<mark>الزَّوْجة:</mark> هذا ما حدث يا أبى. الأب: إنَّ زوجك مغفّل حتّى يشترى أحلام النَّاس. الزَّوْجة: لقد تعبتُ من الكلام معه، لكنه فعلاً دفع أمواله مقابل الأب: كيف يمكنك التأكد من أنّه سيحقق فائدة من رحلته

> الزَّوْجة: إنه مُصر إصراراً غريباً على السَّفر. الأب: هذا مجرّد وهم.

العدد 35 - ديسمبر/ كانون الأول 2017

وأمامي شخص يشخر في النَّوم.

منير: تخيلي كَمّ القلق والأرق الذي كان عندي وأنا أحاول النَّوم



الشَّاب: لا يكون غير المنصوري، فهو أغنى رجل على الإطلاق في

منير: وأين بيت المنصورى؟ الشَّاب: إنه هنا، قريب جداً.

منير: وهل يوجد في الحديقة الخلفية لهذا البيت جبل صغير؟ الشَّاب: أجل، هناك جبل صغير.

منير: وهل هناك شجَرَّة ضخمة بجوار هذا البيت؟

الشَّاب: نعم هناك شجَرة ضخمة.

منير: (لنفسه) إنه البيت المقصود، سأذهب وأنام هناك جانب هذا البيت هذه الليلة.

الشَّاب: أنت سألت أسئلة كثيرة عن الجبل الصغير والحديقة والشَّجَرة الضخمة هل لك أنْ تصارحنى لماذا سألتنى كل هذه

منير: إنَّ هناك جَرَّة مملوءة بالذهب، تحت الشَّجَرة التي بجوار

الشَّابِ: ماذا تقول؟

منير: ولهذا يجب علىّ أنْ أحفر وأستخرج جَرَّة الذهب من مدفنها فهل تسمح أنْ تساعدني في الحفر وسأعطيك جزءًا من الذهب الذي في الجَرَّة.

الشَّاب: نعم سأساعدك، ولكن في الصباح.

منير: سأنتظرك عند الجبل غداً في الصباح.

**الشَّاب:** إلى اللقاء. منير: إلى اللقاء.

### (الشَّاب مع المنصوري)

**الشَّاب:** هذا ما سمعته يا مولاى المنصورى.

المنصورى: إذا كان الأمر هكذا، فينبغى أن نحفر نحن أولاً الشَّاب: ماذا سنستفيد من ذلك؟ ونستخرج الجَرَّة قبل أن يأتى هذا الرَّجُل ويأخذها.

> الشَّاب: معك حق، يا سيدى ينبغى أن نأخذ الجَرَّة قبل أن يصل إليها هذا الغريب.

> المنصورى: أنت تقول إنه قطع مسافة طويلة حتى وصل إلى بغداد، كيف عرف أن هنا جَرَّة مملوءة بالذهب ونحن الذين نعيش هنا لم نعرف ذلك؟

> الشَّاب: الرَّجُل متأكد مما يقول، فهو يتكلم ببساطة من يعلم أنَّ الموضوع حقيقة، لقد وعدنى بجزءٍ من الذهب الموجود في الجَرَّة، وقد كان يتحدث وهو واثق من كلامه.

> المنصورى: اسمع، هيا بنا نحفر تحت الشَّجَرة حتى نحصل على

**الشَّاب:** ونتقاسم الذهب الذي فيها. المنصورى: نتقاسم الذهب؟! إنَّ الأرض أرضى. الشَّاب: وأنا أرشدتك.

المنصورى: (بمكر) هيا بنا نجد الذهب أولاً وبعده نتحدث عن

(تتغيَّر الإضاءة بما يوحى بتغير الزمن)

(الشَّاب مع المنصوري عند الشَّجَرة، تظهر حفرة عميقة)

المنصورى: احفر أعمق من هذا.

الشَّاب: انتظر لقد وجدتُ شيئاً.

المنصورى: (بفرح شديد) وجدتَ شيئاً.

**الشَّاب:** إنَّها الجَرَّة، الجَرَّة.

المنصورى: أخرجها بسرعة.

(يُخْرِجان الجَرَّة، وفي أثناء ذلك تتغيَّر حالة الجو وكأن شيئاً سماوياً يحدث في الفضاء. يتحول المكان لخليط رائع مع الموسيقى والإضاءة الناعمة ويُسمع صوت حركة سلسلة الجَرَّة وتخرج من الحفرة جَرَّة كبيرة ملونة بألوان غريبة وزاهية)

الشَّاب: هل سنفتحها؟

المنصورى: أكيد.

(يفتح المنصوري الجَرَّة، ينطلق منها طائر أصفر كبير كأنه مدهون

المنصورى: هل رأيتَ هذا؟

الشَّاب: لقد طار شيء من الجَرَّة، كأنه طائر من ذهب.

المنصورى: المهم، ماذا داخل الجَرَّة ؟

**الشَّاب:** (ينظر في الجَرَّة) الجَرَّة فارغة.

المنصورى: فارغة.. كيف؟

الشَّاب: انظر، إنَّها فارغة تماماً، لقد طار ما كان فيها.

المنصورى: كيف نجد الجَرَّة ونجدها فارغة؟! كيف عرف الرَّجُل أن هنا جَرَّة؟ ينبغى أن نعيد الجَرَّة مكانها حتى يأتى الرَّجُل ويحفر فيجدها، ربما كان فى الأمر شىء.

المنصوري: سنأخذ كل أمواله مقابل الحَفر لا بد أنه رجل مخبول.

### (منير وحده)

منير: ماذا أفعل الآن، لقد حفرتُ ووجدتُ الجَرَّة، لكنى وجدتها فارغة، أكيد سبقنى أحد وأخذ ما فيها، لقد ضحيتُ بكل مالى من أجل استخراج الجَرَّة. لقد جُعت واقترضت المال وسرت فى الطرقات لأيام وأيام وأصبحت مُفلساً، كل هذا من أجل لا

شيء!! لم تتبقّ معى نقود، لقد أنفقتها كلها في رحلتي الطويلة من أجل الوصول إلى بغداد، والآن فلأعد إلى قريتي، لم يعد لدىَّ شيء، سأتسوّل الطعام لأعيش، سأعود سيراً على قدمي، يا ليتنى سمعت كلام زوجتى، لقد حذّرتنى من أنْ أصبح غبياً لدرجة شراء حُلم حَلمه شخص آخر، شيء غير حقيقي، ومع ذلك كان لا بد أنْ اشترى الحُلم، لقد كان هناك هاتف داخلى وأنا سرتُ وراء هذا الهاتف، والآن أعود خائباً، لقد ظللتُ ألحَ على زوجتى حتى اقترضتْ المال من والدها إنَّنى أشعر بالخزِّى من مواجهة زوجتى

(7)

### (منير وزوجته في المنزل)

منير: مساء الخيريا زوجتى.

الزَّوْجة: مساء الخير، حمداً لله على سلامتك.

منير: لم أجد الجَرَّة.

الزَّوْجِة: لا يهم، سأحكى لك شيئاً عجيباً حدث.

منير: أقول لك ضاعت الأموال والحُلم الذي اشتريته لم يكن

حقيقة، لقد سرتُ وراء سراب.

الزُّوْجِة: لا يهم، ما عندى أهم مما تقول. منير: ما زلتِ تستخفِّين بي، أقول لك كل شيء ضاع، وتقولين

الزَّوْجة: لقد حدث شيء عجيب في البيت.

منير: ماذا حدث؟

الزَّوْجِة: أوه يا زوجي، في منتصف إحدى الليالي الماضية، وأنت في بغداد، اندفع إلى منزلنا طائر ذهبي غريب، ودخل البيت وظلت النقود والجواهر تتطاير من جسده وجناحيه وتُحْدث أصواتاً أثناء هبوطها على الأرض، ذهب، جواهر، من جميع الأنواع، فأصبحث الأرض تبرق، ولقد جمعتها ولم أفعل بها شيئاً حتى تعود وتراها كما ألقاها الطائر.

> منير: ماذا تقولين؟ الزُّوحة: هذا ما حدث.

منير: هل يعقل أن تطير الجواهر التي في الجَرَّة وتأتي إلى

الزَّوْجِة: هل وجدت الجَرَّة ؟

منير: وجدتها فارغة.

الزَّوْجة: الأمر بسيط يا زوجى، أنت تستحق الكنز، وذهبت لتحصل عليه، لكنه جاءك بنفسه.

منير: نعم، الذَّهب مُقَدِّر لي أنا، فقد كان شيء ما يدفعني لشراء الحُلم، وكأنَّنى كنت متأكداً من وجود الجَرَّة.

الزَّوْجة: وقد حقق الله لك الحُلم.

منير: شكراً لله. الزُّوجة: شكراً لله.

كاتب من العراق

العدد 35 - ديسمبر/ كانون الأول 2017 | 205



# شلال ضائع

## دارین فستق

ويكشف أوَّل الألغاز -كتفي-والعنكبوتُ يملأ المسافةِ بيني وبينك

ومن الجسد إلى الجسد يمتد جرحُ الأرض. أنا الكسير، صرتُ أعتكف نفسي، في دوامة الموت. استند إلى نفسكَ فقد ذابَ كتفي وكساني خوف.

يا أنت..

يا صاحب الذاكرة الضعيفة واليد الراجفة والعيون التي رُسم تحتها كهف سواد. يا شقيق ضوئي في الظلام ومسحة الأب الحنون على كتف ابنته حين يلتهمها الحزن. يا ضحكتي العالية وخفوت صوتي عند ذكرك غيرة وخجلا،

یا بحر

ماؤكَ المالحُ يهشِّم أعماقي، ضجيج الضلوع يصارع رأسي ويحفر خندقًا صوتُ أقدام الخوف يرميني بصخرةٍ.. لأنك تهدر الباقي من سيلِ الدم.

أموت بيدين مكبلتين.

الرجل والبحر

أيها الحزين في أقاصي الأرض، يا ربان البحر الغاضب، إذ تفتح موجةٌ فمها وتبتلع الصغار، وعاشقَه، لما تطفو صورتي والموجُ يلاعبُ قدميَّ؛ حافيتين ومضيئتين،

الوجه والصورة

وضَعُوا على صدرك صخرةَ الرعب فملت عليّ.. لم ترني عندما سال من عيني دمّ، دمي شلالٌ ضائع في جسدي. فمي مطبق

تحلم بموج يزحزح ثوبي

لكن الرياح هادئة.

لا تخف،

لن أترك يدكَ

ليختطفها الذعر.

أيها الكهل المتكوم على نفسه

منتظرًا دفء الصغيرة،

ليذوب ويسكر.

يا ضربة قلبي وبحة صوتي وسكَّر جسدي الذي طالما تمنّى نفحة من شذاك.. لأنتشى لحظة التأكد من وجودك لئلا تكون ظلًا رسمته المخيلة؛

یا همسة تصیر خدرًا.

يا لون البنّ في قهوتي

ودموع أمي عند اللقاء.

يا روح القصائد التي أحبُّ

يا هواء الصيف الذي

مخيلتي والمسافة.

والإيقاع الذي يمايزها عن النثر.

يلطّف الحر والألم عن الكادحين.

یا تنهیدة صدري،

وأرقي الليلي.

يا أخي البعيد،

شاعرة من سوريا مقيمة في الشارقة



# لا تشتم ذائقتی أعطني كتاباً كي أقرأ

## آراء الجرمانى

هو المأزق! المأزق سبب الخوض في تجارب مختلفة بحثاً عن إنهائه، ومأزق الشتات الذي يمر به الكثير من السوريين جديد من نوعه، مأزق وربما تركة لا تبدو لها نهاية. ونحن، المتقدمين في العمر، تحتلنا انشغالات واهتمامات تتناسب مع أعمارنا وننسى أجيالاً من الأطفال الذين يشقون طريقهم في الحياة، ومن ثم لا نلبث أن نلوم الزمن على إنتاجاته من الأجيال الشابة الغريبة عنا وعن ثقافاتنا.

> الللاَّقْتُ مؤخراً بعد تجربة اللجوء إلى الغرب على

مكاتب العربية لكتب تجذب الأطفال.

هو دون إضافات أو إعادة بلورة قيمية، كيف أقنع الطفل صاحب العين هذه أن يفتح كتاباً باللغة العربية، يتلمس ورقه يطالع صوره بشهية فيستمر بقراءته حتى

البحث أثناء مأزق شتاتى عن إجابة لسؤال كيف استطاعت بلاد الفرنجة تفعيل مفهوم إقرأ لدى الطفل قادنى لمتابعة استجابة الأطفال السوريين لمنظومة القراءة لديهم، وقراءة مشاهدات تخص هذه المنظومة. أراقب أنواع كتب الفرنجة التى يحبذها الأطفال السوريون وكيف يتواصلون مع عالم القراءة. يقرؤون بشغف القارئ، نسخة جديدة من أحد السلاسل الأميركية، غرفهم ليبدؤوا بقراءة كتابهم الجديد، صفحة أو أكثر، لكنهم لا يملونه.

فى أميركا "كل طفل هو قارئ". تكرار ذاتها. لكن من هم كُتُاب أطفالنا المفضلين سنوى فى هولندا لنشاط «أسبوع كتاب مشكلة افتقار -وأصرّ على كلمة افتقار- الطفل"، ومبادرات أخرى كثيرة أوروبية لتحفيز القراء الأطفال على القراءة، من عين الطفل الناقدة التي ترى الحياة نقية صمن المشاهدات أن الأطفال السوريين الثقافة الغربية في منافسات القراءة التي تطلقها المدارس حينها، أراهم في هولندا یشارکون أقرانهم نشاط "کتابی کتابك" أحد مبادرات برنامج أسبوع «كتاب الطفل مدرسته بهدف مبادلتها بكتب زملائه التى

> تقديمية لكتابهم المفضل في أحد مواد العروض التقديمية خلال العام الدراسى، كاتبهم (الأوروبي/الأميركي) المفضل التى جذبتهم لقراءة كتابهم المفضل.

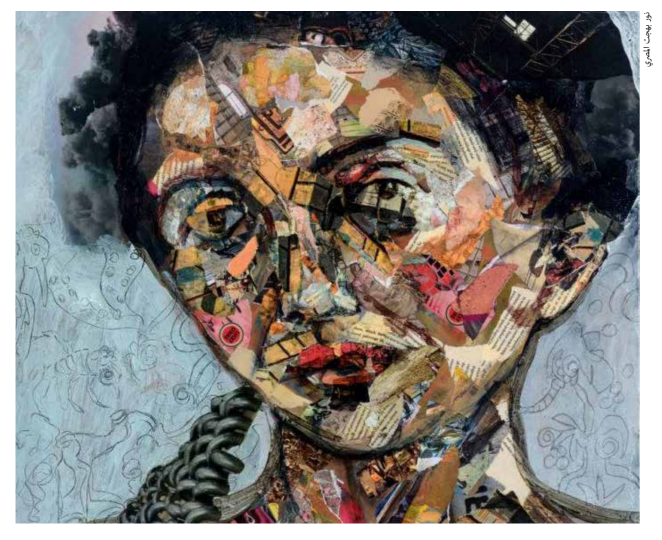
الأهلية التى تنظمها المكتبات المحلية الكتاب يصل عدد صفحاته إلى 250 والمنتشرة في كل قرية ومدينة على هيئة حلقات قراءة للأطفال، مشركة الوالدين

تلتقط المشهد جميلا أم قبيحا، المشهد كما لا يترددون عن منافسة الأطفال أبناء ويقرؤونه.

يشتغلون على الكتابة للطفل، لم يكن لمشروعه أن يأخذ شكله الحالى لولا دعم دار كتب Amulet Paperbacks التى وقعت معه كتاب من السلسلة حجمه لا يقل عن 300 صفحة ويباع في كل أنحاء العالم مترجما لم يكن طريق هذا الكاتب معبّداً بالورود كما يُعتقد حتى يتوصل إلى عقدِ عقدٍ الكتابة للأطفال. ففي البداية كان حلمه في التلفزيون، لكنه لم يحصل على فرصة بهدف قص قصة طفل فاشل اسمه ويمبى، بث مشروعه على أحد المواقع الإلكترونية وبلغت عدد مشاهدات قصصه 80 مليون إحياء قديم عمره يزيد عن المئة عام في قراءة القصة أو مستضيفة كتاب القصة مشاهدة، وبعد ست سنوات من الإصرار

هؤلاء، وما هي دور النشر التي تطبع تلك الكتب التى تستحوذ على اهتمامهم؟ لا یمکننا رصد کل ما یقرؤونه ولکن یمکننا تقصى الشائع بينهم والذى يعرفه معظمهم

Jiff Kinny أحد الكتاب الأميركيين الذين ذاته"، والذي يجمع خلاله الطفل كتبه التي عقداً على إصدار سلسلة دائمة من كتابه کان قد قرأها من مکتبته ویعرضها فی بهو Diary of a Wimpy Kid بلغت 11 کتابا. کل يعرض أطفالنا في المغترب عروضاً بعدد نسخ يصل إلى 180 مليون نسخة. يقفون أمام زملائهم يتحدثون عن حياة مع دار نشر تطبع وتنشر له مشروعه في يوفرون مصروفهم في الحصالة ليشتروا - ويعرضون منتجاته الأدبية ومن ثم النقاط - أن يكون رساما لرسوم الأطفال الكرتونية -يشترونها من متجر الكتب ويهرولون إلى يضاف إلى تلك المشاهدات أنشطة القراءة فبدأ بمشروع رسم الرسوم الكرتونية



على مشروعه هذا اتفقت معه هذه الدار على طباعة رسومه وقصصه ونشرها في سلسلة من الكتب.

مثله ما تكتبه الكاتبة Rachel Renée Russell في سلسلة كتبها للأطفال Dork Diaries, بلغت 11 كتابا، وتجاوز عدد صفحات كل كتاب في السلسلة 300 صفحة والتي تقوم دار Aladdin Paperbacks الكندية بطباعتها وبيع 25 مليون نسخة مترجمة لـ 28 لغة. أما السلسلة الأكثر مبيعا Treehouse ،The Sunday Morning Herald من إصدارات دار Pan Australia، فيقوم ومن بينهم أطفالنا الذين باتوا في المهجر. على كتابتها فريق من الكتاب والمحررين منهم: Andy Griffiths and Terry Denton والتي يتجاوز عدد صفحاتها 380 صفحة وعدد كتب السلسلة 6 كتب.

من الواضح أن هناك تناغماً بنائياً بين الجهد لو أردنا أن نحافظ على لغتهم العربية. الحكومي والمدنى، وبين الكتّاب ودور النشر ليشكلوا معا أساساً لتفعيل قراءة الطفل وجذبه بوصفه جهة تلقّ أولا وهدفا أيضاً. كتب متنوعة تتدرج بين القصص القصيرة والروايات والسير الذاتية إضافة إلى الاهتمام بجانب القص التاريخي. عوالم أطفال منظمة وحرة في آن، هناك تكمن خيالاته وأمنياته، هناك يجلس الطفل ليقرأ مطولا حيث تبنى سلوكاته وأفكاره عن الحياة. مئات ملايين الأطفال يقرؤونها

ماذا لو قررنا تطعيم عقول أطفالنا بثقافة عربية أثناء تواجدهم في الشتات؟ ماذا

كنتُ أحد المهتمين بمشروع تعليم اللغة العربية لأطفال الجالية السورية الهاربين إلى هولندا من الحرب في سوريا، بهدف تعزيز ربطهم بثقافة الشرق ولا سيما السورية. البحث كان شاقاً، فالهدف تعلّم العربية وبث خطابات تتناسب مع الانفتاح على الآخر وجمالية ما هو لدى العرب من خصائص ثقافية، كانت الكتب المتواجدة على رفوف دور النشر العربية معظمها يتراوح بين الأدلجة الدينية وبين الخطاب التوعوى المباشر أما دور النشر المختصة بنشر كتاب الطفل فتُكثر من القصص المترجمة أو تطلق للأطفال العرب مشاريع قراءة أوروبية كمشروع "بيكسى" الألماني مثلاً. يضاف إلى ذلك ما يمكن أن



تلمحه عند قراءة قصص الأطفال العربية من تساهل في طرح المعلومة واستبساط عقل الطفل وربما التكاسل عن بذل جهد يستقرئ ما الذي يريده الطفل العربي القارئ أولا قبل أن يطرح عليه ماذا يريد الكاتب تلقينه للطفل!

كما أن ثيمة كتابة اليوميات المنتشرة في كتب الغرب المشهورة والتي تجذب جميع الأطفال في العالم تكاد تكون غير موجودة في كتب الأطفال العربية وإن تطرق لها بعض الكتاب فهي لا تشبه يوميات أطفالنا. كنت أقلب كتب الأطفال ولا أعرف كيف أخرج من هذا المأزق، كيف أقنع الأطفال في شتاتنا السوري بقراءة قصص الأطفال العربية؟ من المؤسف أن الكتب التي قمنا باستيرادها لاحقاً لدورات تعليم العربية ولمبادرة قصتي، والتي كانت طباعتها لا تقل عن جودة كتب الغرب، كانت حقيقة لكتاب غرب كتبوا بالعربية وطبعوا الكتب في مطابع غربية.

### خطوات صغيرة

تعاضد أدوار كل من الحكومات والمنظمات المدنية (كما في هولندا مثلاً) مع دور النشر العربية، إضافة لتثمين الأدباء لموقع الطفل القارئ، سيخلق بيئة قراءة جاذبة للطفل تغاير ما تشهده البلاد العربية حالياً. وبعيداً عن أيّ الأدوار أكثر فاعلية وتأثيرا في خلق هذه البيئة، المنظمات والجهود الحكومية أم دور النشر والكتَّاب، لا بد لنا من مقاربة تحدد موقع الطفل العربى بصفته قارئاً بالنسبة إلى الأدب وفتح أبواب لقراءة المشهد الكتابى العربى، إضافة إلى محاولة التعرف إلى الإمكانيات المتاحة فى حال الرغبة فى التغيير وتوجيه مركب أدب الطفل إلى حجم الضرورة وليس الترف. ينطوى العالم العربى على أنظمة عفنة تتوارثها دكتاتوريات متتالية آخذة بمحو کل ما هو حضاری وفنی. دکتاتوریات لم تنفع معها الثورات الشعبية لأسباب سياسية وإشكاليات متأصلة فى تاريخ

المنطقة عامة لذا لا يمكننا التعويل على بناء نظام مشابه لما نطالعه في الغرب يكرّس فيه فعل القراءة، فما يمكن العمل عليه هو التركيز على جسمين أساسيين في عملية تثمين موقع القارئ الطفل هما الكاتب ودار النشر مع الحرص على فتح قنوات مع المنظمات العالمية الراعية للقراءة.

فى الوقت ذاته هناك عمل ضخم يجب أن يوجه لحقل الكتابة للطفل، عمل يبدأ بالدراسات النفسية والاجتماعية ولاينتهى بدراسات نقدية لأدب الآخر. فلا يمكننا تجاوز اختلاف المراحل العمرية للأطفال وتغير أمزجتهم في التلقى ففي الوقت الذي ينجذب الطفل ابن الخمسة أعوام إلى قصص أبطالها حيوانات ناطقة جملها قصيرة ولغتها شعرية بسيطة ذات إيقاع محبب، نجد أن طفلا في التاسعة بدأ يميل إلى القصص الواقعية التي تحاكى حياته اليومية فلا تبتعد تفاصيلها عمّا يضحكه أو يضايقه، تمتلئ بالمفارقات الذكية التى تحفز لديه حس الدعابة والاستمرار بالقراءة واكتشاف أخبار الآخرين واختبار الحياة وفهم منطق سيرها، بينما في سنوات المراهقة يذهب الأطفال إلى قراءة نصوص درامية فيها توتر نصى ملائم لحالات مشابهة يمرون بها.

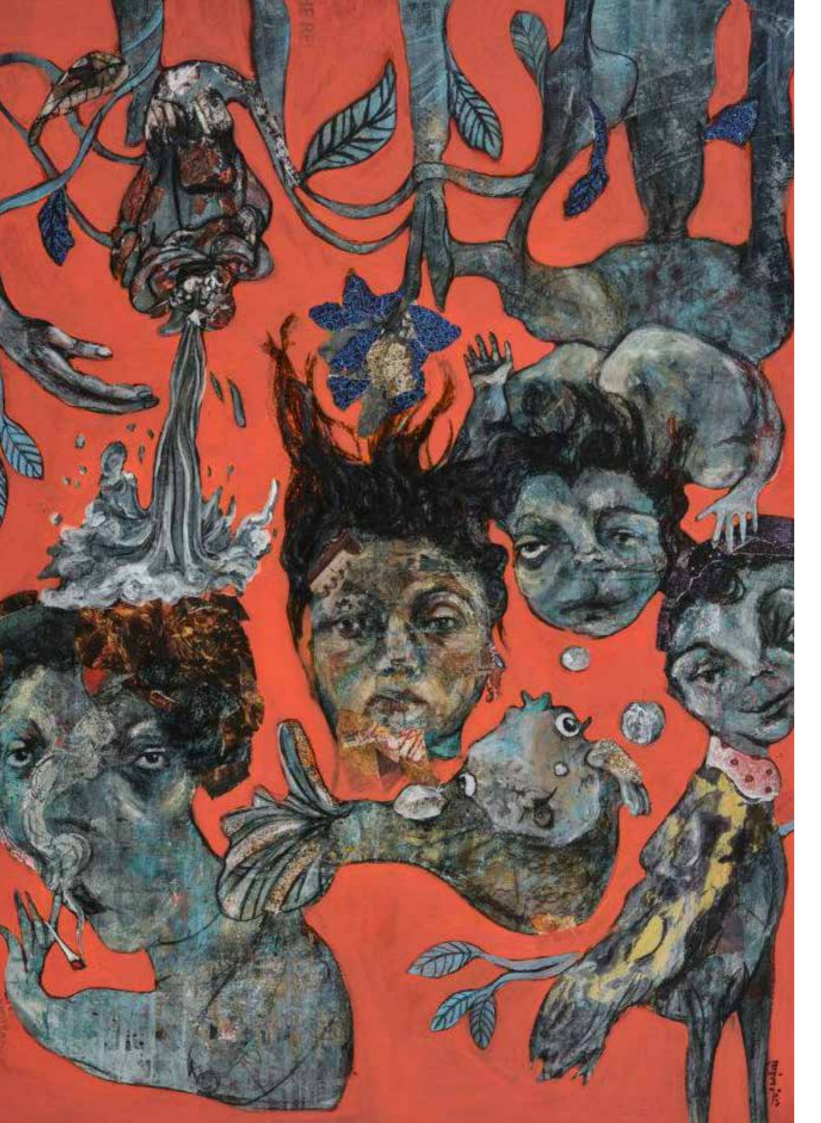
وفي الوقت الذي يصر أدباؤنا على أن "لن أق الطفل لا يمكنه قراءة صفحات طويلة تثبت يغيرو له أرقام مبيع روايات من مثل Trechouse أن يسخر الأمر مختلف كلياً، وأن الأمر يتعلق بنجاح بالطفل القصة وقدرتها على جذب الطفل لدرجة المال قراءة 380 صفحة خلال إجازة مدرسية إنهم لا من خمسة أيام مثلاً، وتعلقه بالقصة لدرجة أن يح فالكاتب الذي لا يقارب حقول مرجعية الهيئات الطفل التي لا تبتعد كثيرا عن حقول السعي الكبار إلا فيما يخص اهتمامات الطفولة كتاباً. لا يمكن لهذا الكاتب أن يقول إنه كتب للطفل، فالطفل ينتظر لغة كتابية تقارب حقل الطبيعة حقل الذات وحقل الواقع وحقل الطبيعة وحقل الساعي حقل اللامرة وحقل الساعي حقل اللامرة وحقل الواقع وحقل الطبيعة

اء جدارات الحرية وحقل الحلم وحقل الغرابة. لا أن تكون لغة متخشبة مواضيعها هو تعليمية وتهذيبية. ولو عدنا إلى طفولتنا يق لتذكرنا أن القصص التي أعجبتنا وقرأناها الربشغف كانت قصصا تعتمد على النقل مع والترجمة والاقتباس. وأننا قرأنا روايات طويلة من مثل "أليس في بلاد العجائب" للويس كارول وقد شدّنا لقراءتها أنها نص لدأ مفعم بالدرامية والحركة.

للأسف إنّ حال الطفل العربي القارئ الحالي لا يثير إلا الشفقة، ويفتح التوقعات لامّحاء أيّ خصوصية لحضارة أو ثقافة عربية في الأجيال القادمة. لأن من الواضح أن البقاء على هذه الحال يعنى أن أدب الطفل في الدول العربية سيبقى معتمداً على ترجمة منتج الغرب وهو ما يعنى أن أطفالنا في الشتات أمام حل قراءة الكتب الغربية مترجمة للعربية، وهو أمر غير ممكن لأنهم يقرؤونها باللغات الأجنبية الأصلية، هذا بالإضافة إلى أن الكتب المترجمة للعربية تراعى حكم القيمة ومعايير التوعية المباشرة مما جعل بعضها مثاراً للتندر من قبل الأطفال ذاتهم، فالكتاب المتداول بين الأطفال في هولندا والمعنون بـ"حياة فاشل" ترجم للعربية باسم "مذكرات طالب"! يقول لى أحد الأطفال السوريين "لن أقرأ هذا الكتاب بنسخته العربية فهم يغيرون العنوان وهذا غير لطيف إنهم يسخرون منا، وأعتقد أن الجزء الخاص بالطفل الذي احتال على الكنيسة لينال المال وقصته مع الشرطة تعرض للحذف، إنهم لا يريدوننا أن نعرف أن الأطفال يمكن أن يحتالوا على الكبار!".

ال يعتالوا على النبارا .
كل ما سبق يستدعي خَطوات كبيرة من الهيئات والقامات الثقافية العربية وحث السعي لمشاركة صغارنا خُطواتهم ومنحهم

كاتبة من سوريا مقيمة في هولندا



# کتب

# سيمياء الكتابة ومسالك المعنى

## في رواية «آخر الرّعيّة» لأبي بكر العيّادي

## مراد علوي



عن داري مسكلياني ومسعى صدرت مؤخرا الطبعة الثانية من رواية «آخر الرّعيّة» لأبي بكر العيّادي التي نشرت أول مرة في باريس عام 2002 عن دار «لارماتان في 272 صفحة من الحجم المتوسّط، وقد كُتبت في الفترة الفاصلة بين 1995 و1001، وكان مطمح مؤلّفها نشرها بإحدى دور النّشر العربيّة إلاّ أنّ توجّهها السّياسي جعل المشرفين على النّشر والتوزيع لا يتجرّؤون على ذلك في فترة لم تكن فيها حريّة التعبير مكفولة مثلما تعيشه بعض الأقطار العربيّة في الوقت الحالي، نظرا لتناولها الجريء صور الاستبداد في بلاد لا يُسمّيها المؤلّف بصريح العبارة، ولكنّ القارئ يُدرك أنّها يمكن أن تنطبق على سائر البلدان العربية في تلك الفترة، وبطلها «الكبير» يمكن أن يكون صورة رمزيّة لأيّ قائد أو حاكم مستبدّ من قادة العرب. أمّا في تونس فكان «نشرها مستحيلا» كما يقول مؤلّفها، فقد منعت أيضا بعض قصصه حتّى من قبل «مجلّة اتحاد الكتّاب منعت أيضا بعض قصصه حتّى من قبل «مجلّة اتحاد الكتّاب التونسيين» في ذلك الوقت.

ولم تَرِد من هذه الرّواية إلى تونس إلاّ بعض النّسخ التي كان «يهرّبها» الكاتب لأصدقائه المقرّبين من نادي القصة أو ممّن ينتمون إلى السّاحة الثقافية. كما لم يجرؤ على الكتابة عنها في تلك الفترة سوى النّاقد السّوري نبيل سليمان.

### البناء اللغوى أو سيمياء الكتابة

إنّ اللَّافت للانتباه في التشكيل الفني لهذه الرّواية اتصالها بروح السردية العربية القديمة وانشداد بعض جوانبها سيميائيًا إلى التراث الأدبى القديم، فمنذ بداية الحكى يفتتح المؤلّف نصّه بمقدّمة استهلاليّة كلاسيكيّة، نحس عند قراءتها أنّنا نتابع استهلالا لإحدى مقدّمات كتب الخطابة في النثر العربي القديم، أو يخيّل إلينا أنّنا نقرأ سجع كُهَان، لكن سرعان ما نجد أنفسنا إزاء نصّ يحاور أسلوب المعرّى في رسالة الغفران دون شروحه أو استطراداته. فلغة هذه الرّواية تسافر بك إلى التّراث اللَّغوى للسَّرد العربي القديم، ويقتبس مؤلَّفها تضمينا وتناصًا عدّة صيغ من متون تراثيّة مختلفة؛ من القرآن، إلى كتب الخطابة، إلى المصنّفات والرّسائل الأدبيّة، إلى الشّعر القديم، إلى النّصوص الصّوفيّة...إلخ. فهو يحاورها ويعارضها ويقتبس منها، دون أن يقيم فيها أو يغرق في تفاصيلها أو حذلقتها اللغويّة، ويحرص في المقابل على صياغة تشكيل سردى يصل الزواية بحركتها الزمنية المعاصرة ويشدّها إلى واقعها الثّقافي وتداولها اللغوي. لذلك تتعدّد المناويل اللغويّة، فلا تحافظ حركة السّرد على وحدة لغويّة معيّنة بقدر ما تتنوّع تلاوين العبارة ومعاجم الصّور التّخييليّة وحقولها الدّلاليّة. ولعلّ هذا ما أوماً إليه الكاتب السّورى نبيل سليمان بقوله «تميّزت إضافة هذه الرّواية خاصّة باللغة الروائية التي استطاعت أن تتعدّد، وهي تفجّر نسبها التراثي الذي وسم قصص العيّادي ورواياته»، فالتعدّد اللغوي يحيل على بعد رؤيوي ودلالة رمزيّة وليس مجرّد تنويع للسّجلّات اللغويّة على مستوى البناء السّردى.

كما بوّب المؤلّف روايته إلى ثلاثة أقسام؛ باب أوّل بعنوان «اعلم «الباش كاتب» وقد صدّره بقول لابن خَلدون «اعلم أنّ السّيف والقلم، كلاهما آلة لصاحب الدّولة يستعين بهما على أمره»، وباب ثان بعنوان «الكبير الأعظم» وقد صدّره بقول مأثور لابن المقفّع:»إنّ الوحيد في نفسه والمنفرد برأيه حيثما كان، هو ضائع ولا ناصر له». وباب ثالث بعنوان «آخر الرعيّة» صدّره بقول للكاتب الرّوسي ميخائيل شولوخوف 1984 -1905 (Mikhaïl Cholokhov)

«لا تظنّنَ أن ذلك النهرَ تحت الجسر نائم»، ولعلّه بذلك يذكّرنا بقول أبي القاسم الشّابي في قصيدته «إلى طغاة العالم»، «حذار فتحت الرّماد اللّهيب». هذه العتبات تمثّل عناصر نصيّة تساعدنا على استقراء الفضاء السّردي في الرّواية وإطاره التّخييلي، وتؤكّد صلة الكتابة من ناحية البناء الفني بذاكرتها الأدبيّة، وهو ما يدعم رأينا الذي نهبنا إليه في إشارتنا إلى البنية اللغويّة، وعلاقتها بالتراث السّردي العربي القديم.

تنخرط هذه الرّواية ضمن سياق التّجريب

الفنّى في الأدب، ذلك الذي شمل مختلف

أجناس الكتابة في الإبداع العربي الحديث،

وهو بناء فنى يتناقض مع البنية الأدبية

الكلاسيكيّة التي تقوم على الفصل بين

الأنواع، منذ أرسطو ومن تلاه من تلامذته

ومن نحا نحوهم. رغم أنّ توظيف الشّعر

فى الكتابة السّرديّة والنثرية لم يكن حكرا

على الرّواية الحديثة، فقد سبقت حركة

الإبداع العربيّة القديمة إلى الجمع بين

هذين النّوعين منذ رسالة الغفران لأبى

العلاء وكتاب المقامات للهمذانى وغيرهما.

وقد أنتجت هذه البنية في الرّواية تماهيا

بين مستويات الخطاب رغم تباينها، فإذا

كان الشّعر يرتبط بالغنائيّة فإنّ السّرد يبنى

عالما دراميًا، وبالجمع بين هذين النّوعين

فى الكتابة يحاول المؤلّف تشكيل ألفة

سرديّة تجمع بين صورتين متنافرتين

في الكتابة، وهي رؤية فنيّة ترتبط دلاليّا

بالسّياق الفكرى والاجتماعى الذى تعيشه

الذَّات الكاتبة، ومن خلال نظام الإحالة نقف

عند التناقض الكبير الذي يميّز عصر الكاتب

والنّماذج الشّعريّة في روايتنا كثيرة التّواتر

وهي متنوّعة الحضور وتحيل على مصادر

تراثية مختلفة، ويمكن تصنيفها إلى شواهد

تقع الإحالة عليها سياقيًا مثل الإشارة إلى أبيات شعريّة للخنساء (ص 33) أو الشّاعر

الصّوفى التّراب السّوسى، كذلك نجد

حضورا لأبيات شعرية ينظمها المؤلّف في

شكل معارضات شعرية لشعراء مشهورين

وزمن الكتابة.

ساهم توظيف عدّة مقاطع شعريّة في الزواية في إنتاج صور متعدّدة للتناصّ مع مجموعة من النّصوص الشّعريّة التّراثيّة، وكذلك الإحالة على مجموعة من أعلام الشّعر العربي في أزمنة متباينة وفي أنماط شعريّة مختلفة. وهذه البنية الفنيّة أغنت عناصر الكتابة ومنحت عالم السّرد توهّجا دلاليًا، عبر تناظر الصّور الزمزيّة خياليًا، كما أنتج توظيف الشّعر في الزواية تعدّد كما أنتج توظيف الشّعر في الزواية تعدّد الأصوات وتباين مستويات التّلفظ فضلا عن منح البناء السّردي طابعا شعريا، وهو ما أغنى درجات التّخييل في النصّ السّردي وقتح مساحات الرّؤية على أبنية دلاليّة

مثل أبى الطيّب المتنبى (ص 45)، كما

يوظّف أبياتا شعريّة عموديّة أو على

شاكلة الموشّحات في غرض معيّن خدمة

لنسق القصّ وطبيعة الحدث الرّوائي، كأن

ينظمها في غرض المدح (ص -35 35)

فتعيد بنية المدح إلى أذهاننا صور الحاكم

السّياسي في عهود التسلّط. وفي مواطن

أخرى يستلهم المؤلّف من التّراث الشّعبى

التونسى مقاطع غنائيّة ينظمها في شكل

عمودي (ص -41 42).

هذه الرّواية تنتمى إلى فترة مهمّة في تاريخ الرّواية العربيّة، فبالعودة إلى تاريخ كتابتها، أي مرحلة التّسعينات من القرن العشرين، نرى أنّها تندرج ضمن تيار تأصيل الرّواية العربيّة ضمن إطارها المرجعى والثّقافي والفكري وفصلها عن نظيرتها الرّواية الغربيّة. والعودة إلى الشّكل التّراثي ليس الغرض منه الإقامة فيه أو هدفه الارتداد إلى تلك المرحلة، بقدر ما يحاول كتّابها إعادة توظيف التّراث والإفادة منه (راجع محمّد رياض وتّار، توظيف التّراث فى الرّواية العربيّة المعاصرة، دمشق، منشورات اتّحاد الكتّاب العرب، ط. 1، 2002، ص 10)، وذلك التوجّه تفسّره بواعث عدّة، منها ما هو واقعىّ، ومنها ما هو فنيّ وثقافيّ، ولعلّ هذا البحث يُجلى بعض العناصر في رواية أبي بكر العيّادي،

رغم أنّها تختلف عن التوجّه الذي سلكته الكتابات الرّوائيّة العربيّة، من ناحية مضامين الحكي وطريقة البناء وجرأة الظرح الفكريّ والسّياسي، قياسا بالفترة التاريخيّة التي كُتبت خلالها ونُشرت.

### الكتابة موقف وقضية

الكتابة الرّوائية عمليّة تبئير سرديّ موسّعة يوجّه من خلالها المؤلّف الذّات المتلفّظة أو الرّاوية في الخطاب إلى مجموعة من الصّور، ويثير كذلك جملة من المواقف والقضايا من خلال ما تنتجه العمليّة الحواريّة بين شخصيّات الحكاية. والكتابة كذلك موقف من العالم ومن الإنسان، من الوجود، ومن المجتمع، وهي أيضا موقف صدّ السّلطة والجهل والقبح، فأن تكتب هو أن توجّد، وأن توجّد لا يعني ذلك حضورا ملبيّا وإنّما حضور فاعل وخلاّق (انظر جابر عصفور، سرّ نجيب محفوظ، جريدة الأهرام، 20 ديسمبر 2015، «http://www.

حيادا؟ إنّ الحياد في الكتابة الأدبيّة ينتج نصّا ضعيفا فكريّا يقع إدراجُه ضمن الهامش الثقافي والأدبي لأنّه لا يربك آفاق التقبّل ولا يحرّكها. ربّما يكون الحياد في الدّراسات العلميّة انطلاقا من الموضوعيّة العلميّة، وقد نجده في الآداب المقارنة، ولكنّه أبعد ما يكون عن النصّ الإبداعي، فالإبداع في مجالات الأدب المختلفة موقف يُصاغ فنيًا مولغويًا، ويُمارس من خلاله مبدعه فعلا من ولغويًا، ويُمارس من خلاله مبدعه فعلا من شكسبير، فالعمليّة الإبداعيّة تنشأ نتيجة شكسبير، فالعمليّة الإبداعيّة تنشأ نتيجة قضاياه الوجوديّة، ولكنّها تتشكّل في سياق قضاياه الوجوديّة، ولكنّها تتشكّل في سياق عليّ وتخييليّ.

وهنا نتساءل ألا يمكن أن تكون الكتابة

والنّاظر في الرّواية يلاحظ في عدّة مواضع منها أنّ مؤلّفها يتبنّى عدّة مواقف مثل تفضيل فكرة «الشّعب» عن مفهوم «الرّعيّة»، لأنّ ذلك الوسم لصورة الإنسان يرسّخ الاستسلام والانهزاميّة والخنوع، بل رفض

العدد 35 - ديسمبر/ كانون الأول 2017

الحريّة، وهو ما نفهمه مثلا ممّا يتداوله

العامّة في الرّواية بقولهم «مولانا هو الذي يحكمنا، سواء بصوتك في الانتخاب أو من دونه» (ص 59). كما ينتقد المؤلّف على لسان راويه مواقف بعض المؤسّسات السّياسيّة بخصوص قضيّة الحريّة في علاقة الحاكم بالمحكومين (ص -113 114)، ويبيّن موقفه من «رأس السّلطة الحاكمة» في لغة أقرب إلى العامية، إذ يقول «ومن كان رأسا أدركته الأوجاع ثم صار رأسه مطلوبا» (ص 129) . ومن مواقف الكاتب أيضا إثارة قضية الهوية وفضح جوانب من العوالم النّفسيّة لبعض الشّخصيّات في الرّواية التي تتجاوز صورها الخيالية إلى إثارة صور رمزية أعلق بواقع الإنسان، من خلال نموذج شخصيّة «الشّيخ زبير» الذي أصبح يحسّ بغربة كبيرة بعد انفصاله عن موطنه وسفره إلى الغرب، فبعد شرب الخمر تقع تعرية العالم الحقيقى لتلك الصّورة التى تمثّل نمذجة مزيّفة لواقع الإنسان العربي. كما أنّ تبنّى خطاب السّخريّة في رصد حركة الشّخصيّات في الرّواية، أو من خلال نقل أقوالها ومواقفها، أو كذلك تسميتها وتمييزها بألقاب رمزية مثل شخصيّة الرّئيس التي وسمها بـ «الكبير»، لهو دليل على موقف المؤلّف. ومن خلال هذا الطّرح الفنّى لصورة الواقع روائيًا، نرى أنّه لا ينقله أو يحاكيه أو يصوّر تفاصيله، بقدر ما يفجّر أبنيته الدّاخليّة ويكشف هناته وفظاعاته بشكل ساخر، وهذه من أهمّ مآثر الأدب الرّوائي، لأنّ الأدب كما يقول نجيب محفوظ «ثورة على الواقع لا تصوير له»، ودلائل هذه الثّورة تعبّر عنها سمة الاحتجاج المبطّنة ضمن أسلوب والمهيمنة، وقد أشار إليها أفلاطون السّخرية، فالسّخرية في الأدب أفحش أنواع النّقد وأهمّ دلائل الرّفض والثّورة.

### القضية السياسية

تمارس هذه الرّواية عبر السّرد فعل تعرية ونقد لمجتمعاتنا العربيّة المعاصرة، بصفة

عامّة، فكما أشار الكاتب في عتبات الرّواية قائلا «عُربانيا بلد مُنفلتُ عن الجغرافيا» (ص 7)، فإنّه مهما كانت امتدادات الجغرافيا ف»عربانيا» اسم مشتق من الجذر (ع. ر. ب)، لذلك فامتداداته عربيّة ولغته عربيّة وهويّته عربيّة في وطن عربىَ. ولكن طرائق التّعرية تقوم على بناء تخییلیّ رمزیّ دون أن تکون خطابا موجّها أو مباشرا. وأهمّ ما يثيرنا في هذا الكشف صورة الإنسان في مجتمعاتنا العربيّة المعاصرة باعتباره «حيوانا سياسيا» (Zoon Politikon)، ولكنّه ليس حيوانا



«عربانیا» اسم مشتق من الجذر (ع. ر. پ)، لذلك فامتداداته عربية ولغته عربيّة وهويّته عربيّة في وطن عربيّ. ولكن طرائق التّعرية تقوم على بناء تخپیلیّ رمزیّ



سياسيا بذلك المفهوم الأرسطى الذى يؤكّد حاجة الإنسان إلى العيش ضمن اجتماع بشرئ تحكمه شرائع وقوانين. فنموذج الحاكم الذى تطرحه الرّواية ليس إلاّ تلك السّلطة البشريّة اللّامتناهية فى كتابه «الجمهوريّة» عند حديثه عن «دیونیسوس» حاکم «سیراقوصة»(راجع أفلاطون، كتاب الجمهوريّة، (د. ن)، مصر (د. ت)، ص. ص. -568 567.)، وتتأكّد هذه الصّورة في الباب الثالث من الرّواية،

مخيال القارئ العربى بعض مرايا حكامه، فيكتشف أفكارهم وصورهم ومواقفهم وأدوارهم... إلخ، دون أن يتحسّس ملامحهم أو شخوصهم. وهذا السّمة تبيّن قدرة الخطاب الزوائي على تحويل الحقيقى إلى متخيّل وتمكين المتخيّل من أن يرتدّ صورا حقيقيّة دون تطابق بينهما. ومن مظاهر الطّرح السّياسي في الرّواية ما نفهمه من خلال موقف الرّاوي المتكلّم في عدّة مواطن من السّرد، إذ يقول «لم يفهم الناس معنى الاقتراع ولا الانتخاب ولا حتّى التّصويت (ص 58)، ولعلّ الرّاوي في هذا السّياق يتلوّن بلبوس الذات الكاتبة فينقل بطريقة غير مباشرة مواقفها. كما يشير إلى استفسار «الرّعيّة» حول معنى الديمقراطية وجهلها هذا المفهوم فكرة وممارسة. ومن أشكال الصّلة بين الأدب الرّوائى والواقع الإنسانى محاكاة بعض الممارسات الاجتماعيّة والسّياسيّة التي تميّز واقع المؤلّف، ونقتطف هذا المقطع السّردى لتوضيح ذلك، يقول الرّاوى «تنافست الخلايا الحزبيّة والبلديّات والولايات والمؤسّسات والمنظّمات بأصنافها والمعاهد الصّغرى والكبرى في انتقاء شعارات اكتسحت مداخل المُدُن وممرّاتها وساحات القرى ودروبها»، وهي تصرّ على التّصويت لصالح «الكبير» بوصفه حقًا من الحقوق المقدّسة. فأوّل ما يخامر أذهاننا تلك الصّورة الطّاغية للأحزاب المهيمنة في جميع بلدان العالم التى تتميّز أنظمتها الحاكمة بهيمنة الحزب الواحد والحاكم الأوحد، والأمثلة على ذلك كثيرة لا يمكن إحصاؤها.

فی «عربانیا» بشکل طریف راوح فیه بین

الهزل والسّخرية والانتقاد، سواء عبر

السّرد أو البنية الحواريّة. فتتسرّب إلى

أمًا شخوص الرّواية في علاقتهم باك،كبير» (الشّخصيّة المهيمنة في الرّواية) فهم من يصنعون هذه «الأسطورة المهيمنة» في وعيهم ولا إذ يرسم المؤلِّف صورة السّلطة السّياسيّة وعيهم بتسويدها ودعم حضورها، حتّى

أصبحت تملأ الوجود المادى والفكريّ للمجتمعات التى تحكمها. ومقارنة بالمفهوم الإغريقي للسّياسة والمفهوم السّائد في المجتمعات العربية، تفضح الرّواية كيف تحوّل هذا المفهوم عن طابعه «الإيطيقي» المثالى إلى طابعه الحاكمي التسلطي والنّرجسي، من خلال المدح والتّضليل الفكرى والثقافى وعبر تسويد صورة الحاكم إعلاميا وثقافيًا وفكريًا، ومن أجل استبدال فكرة خدمة المجتمعات الإنسانية بفكرة حُكمهم حكما رعويًا. ويتحقّق هذا الفعل السّياسي عبر مجموعة من القيود الفكريّة والأيديولوجيّة التى تدعم هيمنة حاكميّة «الكبير» على المسحوقين. وفى المقابل نجد استسلاما من طرف المحكومين، إذ أنّ غريزة الخضوع في سلوك الشخصيات تنقلها سجلات الكلام من قبل قوله «سيحكمنا الكبير شئت أم أبيتَ». وبهذا المعنى يتحوّل الـBios Politikos الأرسطى، أي النّظام السّياسي، من مراهنته على الشرائع والقوانين والديمقراطية إلى صورة جديدة غيرت مفهوم الإنسان وصورته تغييرا جذريًا. وما يُمارس السّرد القائم على سجلّات لغويّة متنافرة فعل الدّهشة، بالإشارة إلى تناقض عالم الإنسان الحديث، بين حُلمه وواقعه، بين طموحه وخيباته، بين أمله وألمه... إلخ. فسجلات الكلام تمثّل سمات لسانية وعلامات رامزة تحيل على كينونات لغوية مُعتَمَة ومُظلّلة فى الآن نفسه، لأنّها تتجاوز البعد الإشاريّ والمنهج التّعبيريّ المباشر لتراهن على عمق كينونة أخرى مُضمَرة أو يُوحى بها

### الصوت السردى وصورة الذات

سياق وجودها الفكرى والثّقافى.

الخطاب الرّوائي. هي كينونة الذّات في

إنّ قارئ الرّواية لا يستطيع لأوّل وهلة استساغة بنيتها اللغوية، ولا يفهم علاقة اللغة المتوغلة في متون التّراث بسياقنا الثَقافى الرّاهن، فعادة ما يراهن كتّاب الرواية المعاصرون على اللغة السهلة

وسلاسة العبارة ووضوح الفكرة لشدّ أكثر عدد ممكن من القرّاء، أو ارتياد لغة شعريّة توسّع عوالم الخيال وتزيد طاقات الترميز. ولكنّ هذه الرّواية لا تراهن على نفس المسار لدى عامّة من ألفوا طرازا لغويًا بعينه، بقدر ما تراهن على مشروع كتابة يتبنّاه مؤلّفها المُهاجر لأنها تنخرط في سياق توظيف التّراث في الرّواية العربيّة، كما أنّ كتابة المهجر تختلف عن كتابة الدّاخل أحيانا كثيرة، لأنّ الكاتب المهاجر يعيش غربات كثيرة ومضاعفة. وفضلا عن غربة المكان والزّمان والغربة الوجوديّة والفكريّة فإنّه



لمواجهة الغربة وعناصر المحو يرتحل المؤلّف في متون التراث الأدبي يستلهم منه عناصر إيناع لإنعاش ذاكرته اللغوية والثقافتة



يعيش غربة ثقافيّة وحضاريّة، ولكنّ أهمّها جميعا هي الغربة اللغويّة. فالذّات التي فُصِلَتْ عن واقعها الحضارى والنّفسى والثّقافي، تحاول عن طريق اللغة إثبات ميراثها الفكرى والفنّى وحفظه. وهذا ما نحسّه عند قراءتنا رواية أبى بكر العيّادى ينفصل فيها الشّخص عن الذّات المتلفّظة أو الرّاوي «المتكلّم» أو ما يمكن تسميته بالضّمير السّردي، فتصبح هذه الذّات في حالة مقاومة، تحاول عبر فعل الكتابة إثبات هويّتها اللغويّة، في مواجهة فضاء لغويّ جديد، كان ولا يزال ممثّلا لتك الصّورة

القديمة، صورة الاستعمار الذي يمارس فعلا استيطانيا مقيتا، ومسخا حضاريًا، وتحريفا ثقافيًا. فليست اللغة التّراثيّة فى الرّواية إلاّ إحدى العناصر المشكّلة لهويّة الكاتب والمكتوب معا يقاوم من خلالها مظاهر المحو التى ترسّخها الخلفيّة الاستعماريّة للغة والثّقافة، وهذا ما يفسّر إصراره على البحث في التراث الأدبى اللغوى والثّقافي عن عناصر وجود، ليؤصّل من خلالها مشروعه الفكريّ والأدبى. تؤكّد هذه الرّواية أن الكتابة شكل من أشكال المقاومة، مقاومة الاغتراب الثّقافي واللغوى، وهو خطر الخارج، ومقاومة وحشيّة الفعل السّياسي وسذاجة الإنسان العربى وعجزه على أن يكون مواطنا حرّا، وهذه مخاطر الدّاخل.

ولمواجهة الغربة وعناصر المحو يرتحل

المؤلّف في متون التراث الأدبى يستلهم

منه عناصر إيناع لإنعاش ذاكرته اللغويّة والثقافيّة، كما تمثّل الرّموز الأدبيّة واللغويّة التي يستحضرها عند الكتابة عناصر هويّة وروابط انتماء يراهن عليها الكاتب لصياغة عوالمه السّرديّة. وهذا التّشكيل الفنّى لا يتّصل بنوع أدبى مخصوص، وإنما يمثّل ذلك البناء علامات سيميائية ودلالية مائزة تبيّن طرافة البناء في الرّواية، باعتبارها نصًا يستند إلى عمق ثقافي ولغويّ لصياغة رؤية روائية تعبّر عن راهن الإنسان وشواغله وقضاياه، ورؤية كاتبها الذي لا ينفصل عن هذا السّياق الفكرى بقدر ما يقيم فيه ويحاوره. فيكشف النقاب عن طبائع الاستبداد ويحلّل أبنيته أدبيا وجماليّا، إذ تعرض الرّواية سيرة طاغية يسعى إلى تحقيق ذاته المجبولة على التسلُّط، ويتآلف في أعطافها الخيال والواقع، والجدّ والسّخرية اللّاذعة، وتتوسّل بالشّعر وجماليّاته إغناء بنيتها السّرديّة، وتستحضر التّراث بشكل مدروس ينزّلها ضمن سياق فنى يكشف جوانب من حياة الإنسان الحديث وهواجسه.

باحث من تونس

العدد 35 - ديسمبر/ كانون الأول 2017 | 135 134 



# الحكاية هيكلاً للقصة

مصطفى تاج الدين الموسى آخر الأصدقاء لامرأة جميلة

حسان العوض



في مجموعته القصصية «آخر الأصدقاء لامرأة جميلة» الصادرة هذا العام 2017 عن دار فضاءات في الأردن، يواصل الكاتب السورى مصطفى تاج الدين الموسى تجربته القصصية التى بدأها على مستوى نشر المجموعات في العام 2013 بمجموعته «قبو رطب لثلاثة رسامين»، وبمعدل مجموعة كل سنة.

تتألف المجموعة الأخيرة من 15 قصة كتبت بين عامى 2011 و2015 حسب التأريخ الذي حرص الكاتب على تدوينه في نهاية كل قصة باليوم، ما عدا قصة واحدة كتبت في العام 2000 هي «لعبة الأيدى» التى لا تبدو أقل نضجاً من سواها، وهذا قد يدل على استواء القصة باكراً عند الكاتب المولود في

### المراهقة موضوعا

كبيرة في تجربته لاحقاً.

موضوع هذه القصة «لعبة الأيدى» هو المراهقة، وبطلها ذكر يستعيد ذكرياته عندما كان صغيراً مع ابنة جيرانه التى كانت مراهقة ثم يصطدم بشكه فى أخته المراهقة مع ابن جيرانهم الصغير وتنتهى القصة بأسئلة تبقى

ثانی أقدم قصة من حیث تأریخ کتابتها هی «أزمة أنثویة حادة» موضوعها أيضاً المراهقة، ولكن بطلتها أنثى صارت تستيقظ من نومها صباحاً لتفاجأ بجسدها عارياً، وثوبها ممزقاً جانب السرير، قبل أن تكتشف أنها هي من يقوم بذلك من دون أن تشعر، وتنتهى القصة بما يشبه الفصام بين جسدها غير المكترث لشىء ونفسها المكترثة

### الموت قصصيا

يحضر الموت في معظم قصص المجموعة ولكن

ثمة قلب آخر، ولكن كآلية نفسية دفاعية، في قصة «سبعة أشهر مع الساحرة ذات المكنسة» حيث يعتقل الراوى سبعة أشهر يعذب خلالها بوحشية جعلت دماغه يقلب ما حدث؛ فيجعل ما تعرض له أثناء التعذيب كابوساً، والأحلام التي يهرب بها من معتقله واقعاً؛ فيرى أن الساحرة ذات المكنسة الكهربائية تأتى يومياً لتأخذه

العام 1981، وربما يدل أيضاً على عدم إحداثه لتغيرات

معلقة في عقله المراهق.

كموضوع ثانوى، أما فى قصة «امرأة غامضة» فيحضر كموضوع وحيد يتجسد على هيئة امرأة جميلة يشتهيها الراوى في مقهى لكنها لم تنتبه له لأنها كانت مشغولة إعجاباً وشهوة بجاره الأصلع البدين الذي لم يكترث لها ما اضطرها إلى أن تنهض عن كرسيها نحوه لتقبله من شفتيه قبلة طويلة توفّى على إثرها، وفي ذلك قلب للحكاية العالمية التي أشار إليها الكاتب «عندما تقبل فيها الحسناء ذلك الوحش» (ص45). ولكن الراوى في مرة ثانية يصادف في مطعم هذه المرأة الفاتنة التي انتبهت



سكان اللوحات التشكيلية أبطالا

من جانب بيته، وتطير به عالياً باتجاه سوق

المدينة الذي لم يعد يستطيع الذهاب إليه

بسبب حاجز عسکری، وفی کل مرة یمرّان

فوقه يبصقان عليه، وذلك لمدة سبعة

أشهر حتى تتوقف المكنسة عن العمل

فى منتصف السماء فيسقط على الأرض

يتجسد الموت المشتهى هنا أيضاً على

هيئة الساحرة التى سوف تحققه له وتطير

يتوافق الموت الفيزيائى للمرأة الجميلة

مع موتها القصصى في القصة التي حملت

عنوان المجموعة، لكنهما يفترقان في

قصص «الخطة العظيمة-الجريمة الأولى

والأخيرة-أسمائى بين المشفى والأبدية»

فالأولى يرويها البطل بعد موته متأثراً

بجروحه وكسوره والثانية بعد انتحاره

ويغيب عن الوعى.

به إلى العالم الآخر.

والثالثة بعد قتله.

تحضر اللوحة التشكيلية في قصتين، ولكن بشكل مجرد، فلا واحدة منهما تحيل إلى لوحة تشكيلية محددة؛ فحتى القصة الأولى «في لوحة تشكيلية» وعلى الرغم زمن طويل» (ص96). من أنها تبدأ بتحديد عام رسمها «في عام 1864 ثمة رسام مخمور ومشهور بإدمانه القبو مكانا قصصيا على أرخص أنواع الخمر، رسمني...» (ص7). إلا أنها لا تسمّى هذا الرسام، وهذا لا يهم الكاتب فما يهمه حقاً هم الذين أهداهم هذه القصة، وهي الوحيدة التي لها إهداء في المجموعة «إلى سكان اللوحات» وساكن هذه اللوحة شاب يروى في هذه القصة رحلة لوحته من الرسام إلى أحد الأثرياء وصولاً إلى حفيده الذي أحضر معه عشيقته التى أدهش جمالها شاب اللوحة فبعثت الحياة فيه حتى سقط عن اللوحة. هذا القبو الموحش» وهو المكان الوحيد

يحيل عنوانها وأحداثها إلى الحكاية العالمية المعروفة، ولكن النهاية تفاجئنا بعودة البطلة إلى «داخل هذه اللوحة التشكيلية المعلقة على هذا الجدار منذ

يحضر القبو في قصص مصطفى تاج الدين الموسى، وعناوينها أيضاً، كمكان قصصى، بشكل متكرر منذ مجموعته الأولى؛ بانخفاضه عن سطح الأرض ورطوبته ودلالته الدنيا اقتصادياً واجتماعياً وحتى سياسياً. وفي مجموعته الأخيرة حضر فى ثلاث قصص «قبو التماثيل» وهو أحد أمكنة القصة، وربما كان اختيارياً لصاحبه النحات المخمور. و»عندما تعثّر الزمن في القصة الثانية «سندريلا البيت المهجور» في القصة، وهو إجباري فرض على بطل

العدد 35 - ديسمبر/ كانون الأول 2017 



القصة الذي لجأ إليه «خوفاً من الحرب والموت والاعتقال» (ص97).

«الخطة العظيمة» والقبو فيها واسع بمثابة ملجأ جماعي لمن بقى حيا من سكان الحارة، ولم يذبحه العسكر بعد.

### الحرب زمنا

تحضر الحرب وإرهاصاتها في ثماني قصص من المجموعة، وثمة إشارة واضحة في قصة «قبو التماثيل» إلى أنها الحرب السورية، وردت على لسان النحات «ذلك التمثال الكبير للزعيم الأب في ساحة المدينة أنا من نحته منذ عشرين عاماً.. وأيضاً، التمثال النصفى للزعيم الابن في الحديقة العامة أنا من نحته منذ ثلاثة أعوام..» (ص105).

والزعيم هى المفردة التى اعتمدها الكاتب للحاكم/القائد/الرئيس، وقد حضر في ثلاث قصص، ولكن داخل صورته الكبيرة «أسمائى بين المشفى والأبدية-بالون فى المدرسة-ما حدث مع الرفيق شاكر ليلة

في قصة «عندما تعثر الزمن في هذا القبو الموحش» يلجأ البطل إلى قبو خوفاً من الاعتقال. وفي قصة «سبعة أشهر مع الساحرة ذات المكنسة» يعتقل البطل لمدة سبعة أشهر من أمام بيته «بتهمة التظاهر حتى يفقد الذاكرة ثم يموت.

وفى قصة «الخطة العظيمة» حصار «منذ عدة أشهر ونحن-ما تبقى من سكان حارتنا- محاصرون بين أنقاض بيوتنا، ننتظر بملل قطعان العسكر حتى يهجموا علينا ويذبحونا كما فعلوا مع سكان وص54). الحارات الأخرى» (ص31).

في هذا الحصار حتى الجوع أصبح عمل عن «عضو القيادة العليا للحزب الحاكم الرجال «صيد القطط التي صار لحمها في البلاد» (ص123) الذي كان يرغب وجبتنا الوحيدة» (ص31).

وفى قصة «أسمائى بين المشفى والأبدية» يقتل البطل في مجزرة جماعية «ليلة البارحة داهمت قطعان العسكر حارتنا، يشرح له فيه ابنه عن الجنس الذي يمارسه

لتجمعنا بسرعة في ساحتها الصغيرة، في المدرسة «مع المديرة، أعلى سلطة وكنا عائلات قليلة.. فأغلب عائلات حارتنا تشريعية وتنفيذية وأمنية في المدرسة» يقهقهون» (ص21-22).

### السخرية أسلوبا

نزحت منذ زمن. وبعد أن جمعونا شرعوا (ص126). «بمتعة جانب الصورة الكبيرة بذبحنا بسكاكينهم وسواطيرهم وهم للسيد الزعيم» (ص126).

ولد الكاتب مصطفى تاج الدين الموسى ونشأ في مدينة إدلب السورية، والمعروف عن أهلها حس النكتة والتهكم والسخرية، كما عرف عن كتاب السرد فيها اعتمادهم السخرية حتى اشتهروا بالقص الساخر، ومن أعلامها فيه حسيب كيالى وخطيب بدلة ونجم الدين سمان بالإضافة إلى والد الكاتب مصطفى القاص الراحل تاج الدين لا شك أن هذه البيئة العائلية والاجتماعية

والأدبية التى ترعرع فيها الكاتب قد أثّرت فيه من ناحية اعتماد السخرية أسلوباً للكثير من قصصه، وإن لم يكن وحيداً؛ ففي هذه المجموعة تظهر السخرية في وظيفياً ويمكن الاستغناء عنه. معظم قصص المجموعة خاصة قصص الحرب التى رغم حضورها الكثيف لم يكن هذا الحضور إلا خلفية لأحداث تسخر وتتهكم منها. ولكن ثمة قصتان يمكن اعتبارهما ساخرتين بالدرجة الأولى «بالون في المدرسة» عن طفل أحضر من يشي برغبة عارمة في الحكى بدءاً من ضد الحكومة» (ص90). ويعذب بوحشية بيته واقياً ذكرياً إلى المدرسة ظاناً أنه بالون نفخته له زميلته وراحا يلعبان به قبل أن تراه المعلمة التي خافت منه، مثلها مثل المديرة وباقى المعلمات اللاتى كان همهن التخلص منه من دون أن يكتب بهن تقرير «للرفاق في القيادة العليا» (ص53 وليس حكم قيمة سلبياً، ولكنها قصص

«ما حدث مع الرفيق شاكر ليلة البارحة» الوقت، مدهشة في نهاياتها المفاجئة. بممارسة الجنس مع زوجته لكن ابنهما استيقظ فحضنته أمه وغطا فى نوم عميق، قبل أن ينام مزعوجاً ويرى كابوساً



على الرغم من حضور كل عناصر القصة المتفق عليها في قصة مصطفى تاج الدين الموسى؛ إلا أن الحكاية باعتبارها حدثاً أو مجموعة أحداث تجرى تبقى الهيكل الذى تستند إليه بقية العناصر من زمان ومكان وشخصيات. ولذلك توزعت قصص هذه المجموعة على ضميرى الغائب والمتكلم، من دون أيّ تداخل بينهما/تعدد أصوات، ومن دون أيّ حضور لضمير المخاطب، ومن دون أيّ تجريب على مستوى الشكل القصصى؛ فحتى القصتان اللتيان تم تقطيعها مرة ترقيماً «بالون في المدرسة» ومرة تنجيماً «ما حدث مع الرفيق شاكر ليلة البارحة» لم يخدم هذا التقطيع

والعناوين أدت وظيفتها كعتبات نصية أولى للقصص في الحد الأدنى؛ إذ جاءت مستلة منها أو تلخيصاً لها فقط، كما أنها طويلة؛ فثمة قصتان يتألف عنوان الواحدة منهما من سبع كلمات، وهذا العنوان. وثمة ثلاث قصص أيضاً تحيل إلى حكايات عالمية.

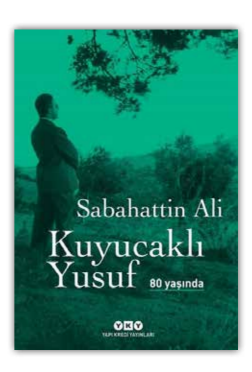
إن ما سبق قد يشير إلى أن قصة مصطفى الدين الموسى المحتفية بالحكى أقرب إلى القصة التقليدية، وهذا توصيف ممتعة وشائقة، مضحكة ومبكية في نفس







# صباح الدين على العنصرى طبقيا فى رواية «يوسف القويوجاقلى» ممدوح فرّاج النابى



يُعرف صباح الدين على المولود في مدينة أدرنة التركية عام 1907 بأنه واحد من أهم كتَّاب تركيا في العصر الحديث. تنوَّعت كتاباته الأدبيّة بين الشعر والقصة والرواية، وأيضًا المقالات الأدبية المتنوِّعة والتى كان كثير منها ساخرًا وهو ما عرَّض حياته للتهديد. في عام 1937 نشر روايته الأولى «يوسف القويوجاقلى» ثمّ نشر بعدها روايته «مادونا صاحبة معطف الفرو» وقد حظيت الرواية الثانية باهتمام بالغ، بل عُدَّت واحدة من الروايات الرومانسية بسبب علاقة الحب التى كانت بين بطلها رائف أفندى وماريا بودير، الفنانة المطربة الشابة التى التقاها صدفة في أحد المعارض.

فكانوا يعتبرون رواية «يوسف القويوجاقلي» واحدة من أدبيات النقد الاجتماعي الذي اشتهر به صباح الدين على، حيث تُسلِّط الرواية الضوء عبر بطلها الطفل يوسف الذي فقد والديه جرّاء حادثة سرقة على التفاوت الطبقى والفساد في تركيا في تلك الحقبة. وأيضًا لقدرتها المدهشة على رسم هذه الثنائيات بعمق من خلال استخدام متقن للغة التركية.

بحكم التكوين الفكرى الذي شبّ عليه صباح الدين على

في هذه السنة تمّ الاحتفاء بمرور 80 عامًا على صدور

طفت شهرة هذه الرواية على ما عداها. أما النقاد

وانتمائه إلى اليسار حملت كتاباته ملامح هذه الأفكار وثورتها ضد الظلم والطغيان، لذا كان من الطبيعى أن تميل هذه النتاجات إلى «واقعية القاع» التي تحتفي بالهامش وترصد البؤس الاجتماعى والحياة البدائية بكل ما تصوّره من شقاء وَمُعاناة لأصحابها، ففي أعماله القصصيّة أو الروائيّة دائمًا نجد نموذجًا لهذا الإنسان التركى البسيط المطحون، وهو ما جسّده عبر بطله يوسف والأزمات المتلاحقة التى وقع فيها، وإن كانت صورة يوسف تتوازى مع حالات شظف العيش التي عاشتها أسرة صباح الدين نفسه، خاصة بعد وفاة والده فقد تماهت صورة الراوى مع بطل القصة إلى حدّ المطابقة مع اختلاف بعض التفاصيل، فالعمل مستمدّ من التجارب التى عايشها الكاتب سواء على مستوى عمله الوظيفى كمُعلِّم وهو ما مكَّنه من أن يطوف في أماكن مختلفة في بيئة الأناضول، أو بين جدران السجون وخلف القضبان الحديدية، فنجد تمثيلات للفلاح الأجير والأطفال المكترين وصغار الموظفين والمنتدبين وعاملات التراحيل وعلى رأسهم السّادة.

الرواية الأولى لصباح الدين على، ومن ثم أعادت دار «یابی کریدی للنشر» طباعتها، وکتبت علی غلافها الخلفى كلمة بتوقيع برناً موران قالت فيها إن «رواية يوسف القويوجاقلي، هي رواية الروايات التي تناقش أوضاع الشعوب المضطهدة والمظلومين من الفلاحين، وقد أسست الرواية على نظام القيم الرومانسية الطبيعية، ومن ثم تهمين على النص القيم المتضادة؛ كالمدينة والطبيعة والفساد والبراءة والحياة والموت والإنساني والطبيعي كلاهما يتواجهان. وكأن الموضوع فلسفى، ولذا يجب أن تتمّ قراءة الرواية وفهم اعتراض صباح الدين في ظل سياق التفرقة بين الأغنياء الخبثاء



والفقراء الطيبين، وليس وفقًا للسياق الماركسى، وهو ما يجعل صباح الدين يقترب من إقامة نظام عادل، وإن كان يتمّ التأكيد على الإطار الرومانسى للتمييز بين الأغنياء والفقراء وأهل الخير والشر».

الرواية في الأصل هي جزء واحد مكوّن من قسمين؛ الأول ويحتوى على 16 وحدة أو مقطع تتفاوت بين الطول والقصر، لكن أغلبها تميل إلى القصر. أما القسم الثاني فيشغل 14 مقطعًا كان أطولها المقطع الأخير. ويكتفى المؤلف فى تقسيماته الداخلية بالأرقام دون الحاجة إلى عناوين فرعية. تتألف الرواية من خمس شخصيات رئیسیة هی یوسف وهو طفل بائس من أبناء الفلاحين فقد عائلته وهو صغير فى حادث مأسوى، بعد حادثة سرقة تعرضت لها القرية من أشقياء، تميز بالصلابة والشجاعة، إلا أنه لا يثق بأحد، والأهم أنه يحب شخصية مُعزِّز ابنة القائمقام، وتأتى شخصية مُعزّز في المرتبة الثانية وهى من الشخصيات ذات الفاعلية في أحداث الرواية، تتميز شخصية مُعزَّز بأنها تهتم بنفسها ولا علاقة لها بأحد، وبأنها

شخصية بسيطة وحسنة النية. ثمّ تأتى والثلاثين عامًا، ومعه أربعة أشخاص من شخصية القائمقام صلاح الدين، وهو الجندرمة للتحقيق. يصف الرّاوى رحلة أوّل شخص يتصل بيوسف، حيث يوفده مجلس البلدية للتحقيق في جريمة القتل، وعندما يرى يوسف يشعر بالشفقة نحوه فيصطحبه معه ويعتنى به، ويتميز بأنه شخص محبوب، صادق، رؤوف مولع بأسرته. وهناك شاهندة هانم، وهي زوجة القائمقام شخصية مُنفرَّة ومليئة بالحقد، فهى على علاقة بمجلس البلدية وسيئة القلب وبلا أخلاق. وهي تتوازي مع شخصية شاكر الذى يمكن وصفه بأنه فتؤة البلدة، ويتميز بأنه شخصية سيئة وبلا أخلاق. عبر هذه الشخصيات المتناقضة التى تُعبِّر عن الصراع الطبقى الذي يرتئيه صباح الدين تدور الرواية.

تبدأ أحداث الرواية في ليلة ماطرة من خريف 1903، حيث نزلت مجموعة من الأشقياء بقرية قويوجاقلى فى مدينة أَيْدِن، وقتلوا عائلة كاملة، ولم يتبقَ في مكان الحادث سوى طفل صغير، هاجموه أيضًا إلا أنهم تركوه حيًّا، يذهب القائمقام السِّيد صلاح الدين، صاحب الخمسة

المحقِّق ورجاله إلى البلدة وما اعتراهم مِن متاعب بسبب الهطول الشديد للأمطار، وبعد ليلة عاصفة يصل المُحقِّق إلى القرية ويذهب إلى مكان الجريمة، فيجد يوسف بمفرده إلى جوار الجثث. يعمد الرَّاوي إلى وصف المكان المفتقر إلى كل شيء في إشارة إلى الفقر والبؤس اللذين كان يعيش فيهما يوسف، مقارنة بالمكان الآخر عندما ينتقل إلى أسرة القائمقام. يُقرّر أخذ يوسف ليتربى مع ابنته مُعزّز وهي في ذات سن يوسف، فيتوجه إليه قائلاً «تعالَ معى، وكن لى ابنًا، فليس لى أولاد ذكور قط» في إشارة دالة لتعاطفه مع الطفل. في إشارات كثيرة خاصة الحوارات الأولى أثناء التحقيق يكشف السارد عن جوانب من شخصية المحقِّق، وكأنَّه يُمهِّد لما سيقوم به مِن فعل. يبدأ الطفلان الدراسة معًا في المدرسة، لكن رواسب الآثار النفسية السيئة لهذه الليلة الفاجعة كان له تأثيرها الكبير على يوسف سواء في تعليمه أو اندماجه مع الآخرين؟ صار يوسف يُنادى من قبل الآخرين



بيوسف القويوجاقلي، نسبة إلى قريته التى خرج منها. يحكى الراوى فى الفصول الأولى عن إقامة يوسف الجديدة فى المدينة رفقة أسرة القائمقام، ومشاعر الحنين والذكريات التى انتابته لقريته، والتى حالت دون أن يتأقلم مع المكان الجديد، وبعد فترة استطاع أن يتخذ من كاظم ابن روشوت أفندى صديقًا له، يتابع السَّارد يوسف وعلاقته بشاهندة هانم زوجة القائمقام، والتى لم تكن تحبه، ومن ثم صارت علاقتهما باردة بعض الشيء. وسط هذه الأجواء يكبر يوسف وبالمثل معزّز، وتتحول مشاعر الإخوة التى أرادها الوالد إلى حب بين الطرفين، ففى يوم من الأيام اعترفت معزّز ليوسف بحبها، وهو ما أصابه بالحيرة أولاً لأن أمل مبادلته الحب مات داخله، وثانية بسبب فقره، إلا أن مُعزَّز ساندته وحمته أيضًا لكن ثمّة مشكلة كانت تتمثّل في أن الأم ترید تزویجها من شاکر أفندی، النقیض التام ليوسف على مستوى الأخلاق وأيضًا الثراء. علاقة الصدام بشاكر تبدأ في أحد أيام العيد عندما خرج يوسف وَمُعزَّز وبعض أصدقائهم إلى مهرجان للترفيه والتسليّة، وهناك يأتى شاكر وَيُحقِّرُ مُعزّز فيتصدَّى له يوسف بالضرب، وهنا يُقْسم شاکر بأنه سینتقم من یوسف. ومن هنا يدخل يوسف في صراعيْن غير متكافئيْن؛ الأوَّل مع السيدة شاهندة أمّ مُعزَّز والثاني مع شاكر الفتوَّة وصاحب الأخلاق السيئة.

### قلب للإيجار

على الجانب الآخر عندما علمت الأمّ بخبر هذه العلاقة تدفع بشاكر للزواج منها، ويبدأ بالفعل شاكر خطواته للانتقام، فيلعب مع الأب القمار، ومع توالى الهزائم تتزايد الديون على الأب، هنا يظهر شاكر بأنه مُستعدُّ للتنازل على الدين مقابل زواجه بمعزّز وهو ما تؤيده الأم. لكن يتدخل يوسف ويقترض المال من صديقه على البقّال، ويستطيع سداد دين القائمقام.

ومع الأسف في هذه الحالة تُجْبَر مُعزَّز على الزواج مِن على بسبب الدّين، في حين معزّز مغرمة بيوسف فترفض الأمر إلا أن القدر يسوقه إليه سوقًا. وبالمثل كان شاكر رافضًا لهذا الزواج، فيتدخل بعنف ويقتل علي في قاعة الزفاف، لكنه يستطيع أن يرشو موظفين في الدولة



كشفت الرواية عن تحالف الفساد والمال والضمائر الخربة، وأيضًا عن سطوة الأغنياء ضدّ الفقراء. ومن ثمّ كانت الرِّواية أشبه بصرخة احتجاج صامت وبالكلمة ضدّ أوجه الفساد فى تلك الحقبة من تاريخ تركيا. يعتمد المؤلف على راو عليم غالبا، يصاحب السرد والشخصيات أينما ذهبوا، كما أنه يرتكز على الوصف سواء وصف الطبيعة أو وصف دواخل الشخصيات وما ينتابهم من تغيرات هي نتاج الصراع الدرامي الذي خلقته الرواية

وتتم تغطية جريمة القتل. وإزاء هذه الأحداث المتصاعدة يُقرِّرُ الحبيبان الهرب إلى قرية مجاورة. ثارت الأم لهذا الهروب بل إنها قرّرت عدم مسامحتها والانتقام منها، في حين الأب فَرحَ كثيرًا، وقدّم لهما

المساعدة، فيتوسط له للعمل، ويحصل على راتب نظير عمله في البلدية، ولكن بعد موت الأب إثر أزمة قلبية يُطرد من عمله بعد تدخل السيدة شاهندة وشاكر أفندى. يُصاب بالحرمان ويعود مرة ثانية لحالة الفاقة والذل. ذروة الانتقام بالأمّ تدفعها لأن تفتح بيتها للدعارة حيث الشِّراب والمتعة، وتستقطب الرجال لهذا، بل وتصرُّ على أن تقود ابنتها لهذا الطريق. تصل الإشاعات إلى يوسف بعد أن تناقلها الجميع في السر والعلن، فيغضب ويعلن أنه لن يقف ساكتًا وخاصة وهو يعمل جاهدًا. ويذهب إلى البيت ويطلق النار بشكل عشوائى فى كل أنحاء الغرفة فيقتل الأم والقائمقام الجديد وشاكر، حتى أنه يصيب زوجته بجروح خطيرة. يحاول أن ينقذ زوجته ويأخذها إلى

خارج القرية إلا أنها تتوفى في الطريق.

یدفن زوجته فی حفرة تحت شجرة فی

الطريق ثم يختفى.

هذه هي الحكاية التي صاغها صباح الدين على ليُبرز الصّراع الطبقي في تلك الحقبة، وكان أوّل مَن لفت الانتباه بكتاباته لهذا الصراع الذي كان طاغيًا وقاتلاً. كما كشف عن الفساد والرشى التى كانت سائدة وكانت هي الأخرى وسيلة من وسائل الضغط والظلم على الكادحين، فيدفعها الأثرياء فينجون بأفعالهم القذرة. كشفت الرواية عن تحالف الفساد والمال والضمائر الخربة، وأيضًا عن سطوة الأغنياء ضدّ الفقراء. ومن ثمّ كانت الرواية أشبه بصرخة احتجاج صامت وبالكلمة ضدّ أوجه الفساد في تلك الحقبة من تاریخ ترکیا. یعتمد المؤلف علی راو عليم غالبا، يصاحب السرد والشخصيات أينما ذهبوا، كما أنه يرتكز على الوصف سواء وصف الطبيعة أو وصف دواخل الشخصيات وما ينتابهم من تغيرات هي نتاج الصراع الدرامى الذى خلقته الرواية.

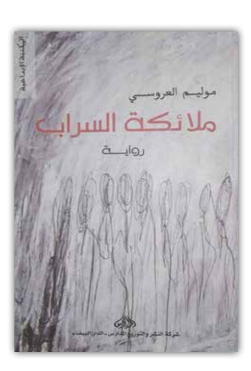
كاتب من مصر مقيم في تركيا



# الرواية عبور ممتنع

عن «ملائكة السراب» لموليم العروسى

شرف الدين ماجدولين



تشتغل الرواية في مستوى ما بوصفها تعبيرا عن امتناعات متلاحقة، وقد تكون متزامنة أحيانا؛ امتناع الإفصاح وإعاقة التحقق وانكسار التحول وعطب العبور واستعصاء الاكتمال...، وتكتسب بهذا المعنى صبغة الكشف الفكرى والوجدانى والسياسى بقدر استيحائها لدلالات الحياة البديلة، أو المحتملة تلك التى تستدعى منطقا عقلانيا غير ذلك التى تتجلى به فى الواقع والتاريخ.

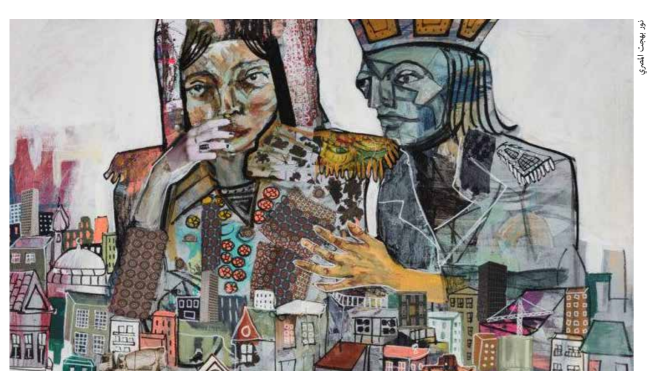
«المغامرات» و»الأمثولات التاريخية»، ولا حتى روايات «خيبة الأمل»، إلا نماذج نوعية لبعض صور الامتناع وتكدير البطولة وانسداد المعابر المنطقية. هكذا توالت تجليات هذا الامتناع بصور كثيفة وضاجة بالتفاصيل والأقنعة في سياقات الأزمة والعطب عبر البلدان والثقافات، ومنها العالم العربى والمغرب الذي سكن وجدانه الجماعى دوما سؤال «العبور» و»الانتقال» و»التحول» منذ تبلور معالم الدولة في شكلها الحديث وإلى انتكاسات ما بعد الربيع العربى.

لهذا لا يمكن أن نفصل عددا كبيرا من النصوص الروائية المغربية الصادرة في العقد الأخير من هذا القرن عن سؤال الذاكرة في صلتها بتبدد أمل العبور والعودة المؤبدة إلى قاعدة الانطلاق ومرتكز البداية، ذلك ما نجده فى روايتى «القوس والفراشة» و»علبة الأسماء» لمحمد الأشعرى ورواية «المغاربة» لعبدالكريم جويطى ورواية «ثورة المريدين» لسعيد بنسعيد العلوى،... وغيرها من الأعمال المضيئة المرتكزة على كشف ما جرى فى ضوء إخفاقات تعيناته الجديدة وإبدالاته المتلاحقة.

ولا تخرج رواية «ملائكة السراب» (صدرت عن دار المدارس، الدار البيضاء، 2015) للروائى المغربي والباحث فى الفلسفة المعاصرة والجماليات موليم العروسى عن نطاق سؤال الامتناع العام الذي يجد له في فصول الرواية ومقاطعها تجليات مفصلية هي التى تكوّن لحمة البناء الدرامى للفضاءات والشخصيات والبطولات الحسية والعجائبية، وتطبع تواتر الوقائع التاريخية والمتخيلة لزمن مغربى ملتبس تتداخل فيه تفاصيل الكلام واللباس والطعام والعرف الاجتماعي والسلوك اليومى لمغرب القرنين السادس والسابع عشر ومغرب ما بعد القرن التاسع عشر إلى اليوم.

تكن روايات «المصائر المتحولة» ولا روايات

ينهض البناء السردي في «ملائكة السراب» على قطبي الولىّ والسلطان ودوائرهما الرمزية، حيث تمثّل شخصيتا «العروسى» و»البودالى» دائرة الولاية الخالبة للأذهان، بينما يشخّص سلطان فاس عبدالله وعمه أبو القاسم سلطان مراكش السلطة الدنيوية المتوسلة بالديني والبطش العسكرى لحكم القبائل والملل والطوائف والطبقات. وتنطلق الرواية من وقائع غامضة في مغرب القرن السادس عشر وما شهده من قلاقل وخطوب اضطرته إلى الانطواء على أزماته الداخلية في مواجهة أطماع الإسبان والبرتغاليين والعثمانيين، التقوقع الذي أفرز خوفا مسترسلا من الخارج ومن الغرب ومن مختلف



سرعان ما تحولت إلى حجاب قدرى مزمن

الإعاقات المتراسلة فى النص حين

يحجم علماء السلطان عن إصدار فتوى

تبيح خروج النساء إلى ساحة «جامع

الفنا» لرؤية الوليين الصالحين «البودالي»

و»العروسى» يحلقان فى سماء مراكش،

الامتناع الذي يولد في لحظة دخول

مبعوث عبدالله سلطان فاس طالبا تسليم

المدينة التي يحاصرها جنده. ولم يكن

ذلك الرفض حقيقة إلا منفذا خطابيا لوضع

القارئ أمام مشهد خروج صاخب، متمرد

أشكال التمدن، وامتناع متداع عن الخروج من القوقعة العاطفية المتكلسة عبر سنوات الفوضى والحروب الداخلية.

ويمثل ذلك الامتناع عن التواصل والانفتاح مدخلا سرديا مثاليا لتنويع الصدود الدرامية وتلوين أشكالها المتصادية في النسيج الداخلى للرواية وسرعان ما تمثل مسارات الشخصيتين المركزيتين الولى العروسى والسلطان أبوالقاسم، حيزا تخييليا بالغ الثراء لتعاضد الامتناعات في الإيحاء بالخيبة الروائية المحصلة متمثلة في إعاقة التحقق والنهوض والتصالح مع تاريخ التمدن ومع التحديث في الجوار

تحكى الرواية بصيغة ما، إذن، بعض صور انحطاط مغرب ما بعد القرن السادس عشر الذى مثلت فيه هيمنة السلطة المركزية على كل أقاليم المغرب لحظات عابرة، ضمن سيرورة مصطخبة بالتمزقات والتمردات المتوالية للقبائل والطامحين وأدعياء المهدوية والأفاقين المغامرين التى تزامنت مع تآكل الثغور البحرية تدريجيا بعد سقوط مملكة غرناطة وطرد الأندلسيين وتوسع أطماع الجوار الإسبانى والبرتغالى

المداراة المتزمتة والانحلال المسرف، وما الضفة الجنوبية. كما تسرد نتفا من بين الانغلاق والتهتك الفاحش، في ثنايا وقائع المواجهة مع النصارى وحملات محيط غارق في التنوع واللغوي والإثني-القبائل للجهاد تحت لواء الزوايا والأقطاب، الاجتماعي من زنوج وأندلسيين وامازيغ وقد أضحت بديلا عن سلطة فقدت شرعية ويهود، وخليط من شرائح الحرفيين بقائها مصورة صدمة الانزلاق إلى حضيض والعبيد والتجار والحواة والشحاذين الفقر والجهل والمرض، وتحول الجياع إلى وخدام السلطان وحاشيته وخاصة أنسه المسيحية أو العبودية لسد الرمق وأكل وجنده المتسلط على رقاب الناس. الجيف والارتماء فى سديم الغيبيات التى

ينهض الامتناع منذ الوهلة الأولى لتكوين وقفات وصفية واسترسالات سردية تضمّن تبدأ الرواية بحافز سردى يطلق سلسلة الوقائع التاريخية في حُلى تخييل ساخر وغرائبي، يجعل القارئ يتمثل الأحداث في غير نسقها الأفقى الممتد مع الزمن التاريخي، وإنما في نسقها الطباقي الذي يساجل الشطط والزيغ، في محيط من الدلالات العمودية التي قد تنطبق على «الهنا» و»الآن». وتأسيسا على ذلك لا يبقى الإحجام عن الفتوى بخروج النساء متّصلا بتقليد موغل في عتاقته التاريخية، بقدر ما ينظر إلى إحجامات متداعية في المبنى النصى عن ذهنية مجتمع لم يفارق يوما وهجین، یمکّن السارد من تشکیل لوحة تقلیدیته ومحافظته بصدد تمثل کیان غرائبية عن حاضرة السلطان حيث تحتدم النساء الحسى والمجازي. متناقضات القيم والعقائد والسلوك ما بين يقول السارد «إذا فرضت علينا النسوة

العدد 35 - ديسمبر/ كانون الأول 2017



الخروج اليوم فمن يضمن لنا أنهن سوف يعدن إلى حجبهن، وأنهن سوف يلتزمن بالبقاء في البيوت بعد اليوم. والأدهى والأمر من هذا كله، تصوروا معى أن يسقط بين جمعهن هذان المشعوذان. أنا أسأل الله السلامة، وأتمنى أن يأخذني إلى جواره قبل أن أرى هذا...» (ص 6).

وكأنما المقطع السردي ينظر إلى شهوة الدينية،... في حزب آخر يدعو العلماء الارتماء في الماضي داخل مجتمع اليوم، الذى لا يفتر عن توليد الحنين للزمن الأول وللعهود المنقضية، وهو ما سيتأكد مرة أخرى عندما ينهى القدر حصار مراكش بعد أن يجرف سيل الوادى عسكر سلطان فاس الطامح إلى الاستيلاء على عاصمة ملك عمه أبى القاسم، وهي لحظة الامتناع السردى الثانية حيث يتحول الإخفاق إلى تعلَّة للخوض في التبعات والنوازل، سواء داخل المدينة المنهكة بالحصار أو خارج أسوارها عبر الجبال والوديان ومرافئ

البلد المنخورة بالمؤامرات والأطماع. هكذا تتداخل طبقات الحكايات المتشابكة والمتقاطعة والملتبسة بتفاصيل المرويات التاريخية عما حل ببلاد المغرب من قحط وهوان وإهلاك للضرع والزرع وفتن فى البر والبحر، قبل أن يعرج السارد، بعد تطواح طويل بين آفات القبائل ومهالك عسكر الغزاة الأسبان والبرتغاليين، على ما جرى داخل حاضرة السلطان الهارب من مراكش من جدل بين العلماء والأعيان وحفظة القرآن والدعاة في شؤون الحكم إثر قيام السلطان الجديد، فيتسربل الحكى ببعده الطباقى المستدعى لمفردات العطب الفكرى والسياسى الراهن لتشخيص الماضى، كما يصور وقائع التحالفات والاصطفافات والتنابذات المنتمية إلى زمن آفل بما هي قدر ثقافي مجبول على التكرار، فثمة دوما دينيون فى مواجهة دنيويين، ومتعلمون فى مقابل جهلة، ونقلة في مواجهة عقلانيين، وأهل دنيا في مقابل أهل موت، ثم مبدئيون وانتهازيون ومحترفو سياسة...،

بدأت ملامح التحالفات تظهر... تجمع أهل العلم والصلاح... في حزب، وتجمع الموالون القدامى للعهد القديم في حزب آخر،... من جهة أخرى تجمع المتعلمون الذين لا علاقة لهم بتسيير الأمور والخطباء والدعاة وحفظة القرآن إلى الرجوع لمساجدهم... والاهتمام بالتربية وكانت قوة الداعين إلى فصل أمور الدين



ينهض البناء السردي في «ملائكة السراب» على قطبى الولىّ والسلطان ودوائرهما الرمزية، حيث تمثّل شخصيتا «العروسى» و»البودالى» دائرة الولاية الخالية للأذهان، يينما ىشخّص سلطان فاس عبدالله وعمه أبو القاسم سلطان مراكش السلطة الدنيوية المتوسلة بالدينى والبطش العسكري لحكم القبائل والملل والطوائف والطبقات

عن الدنيا في اعتمادهم على الصناع والتجار وذلك لحاجة هؤلاء الماسة إلى التغيير... لكن ما كان يقضّ مضجع الدنيويين هو اتهام أهل الدين لهم بالتشبه

يقول السارد «بعد النقاشات المستفيضة الروحية للناس وترك تسيير أمور الدولة...





بالنصاري...» (ص ص 106-107).

يستدعى التخييل الروائى الجدل السياسى والفقهى والكلامى لمغرب القرن السادس عشر بلغته ومفاهيمه الفكرية بصدد السلطة والدين، وذرائعية العلماء، وربط المدنية بالآخر الغريب، وتمترس الهوية خلف أسوار المحافظة والتقليد، وغيرها من الظواهر التي تعاود الظهور السطح بعد كل بارقة أمل في التغيير ليوحى بأنها أمثولة قدرية تستمر فى الوجود وتسكن الأشباه والنظائر فى كل مراحل التاريخ، فينتصب الامتناع مجددا، ليس بوصفه ملمحا ثقافيا مؤسسا في مسار المغاربة فحسب، وإنما أيضا بما هو مكوّن لأسلوب التصوير السردى القائم على تركيب البعدين الواقعى والرمزى ضمن نسق تخیلی موحد ومتساند.

وتتلاحق الامتناعات حين يفشل السلطان الهارب في استعادة ملكه، ثم حين يخفق فى استرجاع مكتبته التى سطا عليها الغزاة، ثم في هلاك ذرية العروسيين بعد استعصاء وصولهم إلى مقاصدهم في المسارات الثلاثة التى سلكوها، وتيههم بين المفازات والجبال،... لينتصب السراب الشيطانى بظلاله الثقيلة الكاتمة لأنفاس الأمل. سراب الوصول والتغيير والانعتاق والحقيقة، وسراب الوجود في أرض حاضنة تذكى الشعور بالانتماء.

على هذا النحو تتشكل محكية «ملائكة السراب» لموليم العروسى بوصفها تيها فى ذاكرة لعنات مسترسلة تمنح القارئ إحساسا لاعجا بتوقف التاريخ في هذه الصقع القصى من العالم المسمّى غربا إسلاميا، واستسلامه لزمن جامد دائري ترتد فيه النهايات على البدايات والمحصلات على الأصول دونما جدوى، إلا الاستسلام للسؤال الموجع المنبهق في آخر فصول الرواية على لسان الحاخام اليهودى «هوذا قدركم، هل بإمكاننا تصحيح هذا القدر؟» (ص 206).

ناقد وأستاذ جامعى من المغرب

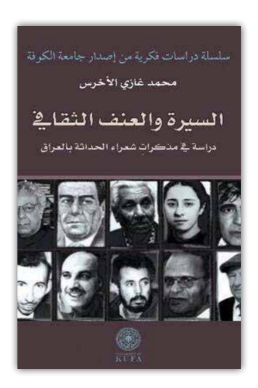






# السيرة والعنف الثقافي

# مذكرات شعراء الحداثة بالعراق باسم فرات



هذه الدراسة مغامرةٌ قرر الشاعر والباحث محمد غازى الأخرس ركوبَها مثلما يقول، وهو يعرفُ مقدارَ المصاعب التى ستواجهه، ذلك أن الشروع فى البحث عن أنساق ثقافيةٍ فى مذكرات شعراء روّاد وستينيين يعنى تكشّف المخبوء والمسكوت عنه، والمضمر القابع في اللاوعي. وهذا دأب الباحث في كتاب على الأقل سبق هذا الكتاب، وهو «خريف المثقف في العراق».

مُطَلِقُ باحثُ يحفرُ في مناطقَ خطرةَ وغير محبب الخوض فيها، لَأَنها تُعري المثقف العراقي، وتهدم الهالة التي أحاطت به بفعل تراكم الأيديولوجيا

التى دأبت جاهدة على أن تصبغ المثقف بألوانها المتباينة، غير أن هذه التعرية ليست من أجل الهدم بل من أجل البناء، فليس بمقدورنا تجاوز أوضاعنا الحالية أو هدمها دفعةً واحدةً لنبنى بعدها ثقافة جديدة لا تمثُّ بجذورها إلى تراثنا الثقافي، على أن ذلك لا يعنى بأيّ شكل من الأشكال أن نسلّم بكل ما ترسّب في هذا التراث، ونجعل منه قاعدةً رصينة لنشيد ما نطمح إليه في واقعنا الثقافي غير متناسين أن النكوص الذى يعيشه المثقف العراقى لا يمكن تجاوزه إلا بتفكيك ونقد المنظومة الثقافية والأنساق المعرفية والحوامل الاجتماعية.

يتكون الكتاب من ثلاثة فصول مقسمة إلى ثمانية مباحث يسبقها تمهيدٌ نظرى وخاتمةٍ في ثلاثمئة واثنتين وخمسين صفحة، الناشر جامعة الكوفة، ط 1 بيروت -

بعد تناول مصطلح «النسق» والإسهاب في مناقشته في التمهيد النظرى، يُعرّج على «النسق والتعارض النسقى في الثقافة العربية» فيمهد الأرض قبل الدخول في الموضوع الأساس، وهو وإن يُخطئ كغيره فيما يسمى خطّأ «الصحراء» والأدق «البيداء» لأن العربى متعلق بحصانه أكثر من ناقته ويشهد على ذلك شعره، فضلاً عن أن مفردة «الصحراء» لم تذكر في الشعر العربي قبل الإسلام وربما في التراث العربي قبل نهاية العصر العباسي الأول. إن البيداء موطن الحصان ولا مكان له في الصحراء، واعتراضى هذا لا يقلل من أهمية هذا التمهيد الذي كان ضروريًّا بل منهجيًّا قبل الشروع في بحث العنف الثقافي عند شعراء الحداثة في بلد ينجب كبارًا، لكنهم لم يعرفوا التآلف والتآزر، وكأن كل عراقى هو جبل شامخ لوحده.

### فحول حقبة الحداثة السياب ورهطه

يفكك الباحث مرحلة ما بعد الرابع عشر من يوليو 1958 ميلادية، حيث انفلات الصراع من عقاله، بين «القوميين والشيوعيين» إذ أن كل أيديولوجية منهما راحت تبنى سردية تطهيرية لها وترمى الجهة الأخرى بكل السلبيات المستمدة من قاع المجتمع المشبع بثقافة العهد العثماني والمبنية على اغتيال الشخصية معنويًّا وجسديًّا، وقد لاحظ الصحافى اللبناني أحمد أمين دوغان في كتابه «الحقيقة كما رأيتها في العراق» أن شعب العراق «يحب

العنف ويكره اللين ويقدر البطولات ويعشق المغامرات، وأنه يفضل اللجوء إلى السيف دائمًا في كل قضية وطنية للبتّ فيها بسرعة وحزم» وهذا يعنى برأيه أنه شعب «لسانه فی یده وقلبه فی لسانه وعقله فی قلبه» هذه هي خلفية المشهد التي شهدت صراع بدر شاكر السياب مع الشيوعيين، إنها جزءً من السياق وعنصر من عناصر لحظة الصراع.

التحليل الذى توصل إليه الشاعر والباحث

محمد غازى الأخرس أحزننى لأننى كنت

قد ذكرت في إحدى مقالاتي وتمنيت أن

أكون مخطئًا، بأن الصراع بين القوميين

والشيوعيين في العراق تحول إلى صراع

كسر العظم وتجرد من أيّ نزاهة عرفتها

الصراعات السياسية بين الأحزاب، وهذا

الصراع هو السبب الرئيس في إضعاف

العراق ووصوله إلى حافة التقسيم، لأن

القوميين العرب لم يلتفتوا إلى خصوصية

العراق وفى المقابل فإن الشيوعيين الذين

تكاد تكون قياداتهم على امتداد عقود

غالبية غير عربية وتحمل نفسًا قوميًا

واضحًا مبنيًا على قاعدة كسر العظم

نفسها، أي إلغاء وإقصاء ما هو عربي في

العراق، أقول لم تلتفت هذه القيادات

إلى خصوصية العراق عند العرب ودوره

المحورى والتأسيسي في الحضارة العربية

في سلسلة مقالاته التي نشرها عام 1959

في جريدة «الحرية» البغدادية ذات التوجه

القومى، يسرد السياب تجربته مع الحزب

الشيوعى بطريقة اعترافية تنتمى لجنس

السيرة الذاتية؛ إذ عرض السياب الكثير من

التفاصيل والحقائق التى كان هو راويها

وبطلها وضحيتها. وهي مذكرات تنتظم

فى سياق من العنف الرمزى والثقافى

الذي لم يشهد له المجتمع الثقافي مثيلاً. وفى مثل ذلك الجوّ المشحون بالعداء

الأيديولوجي. تسود لغة العنف الرمزي

والتسقيط والتعريض بالخصوم والتنكيل

بهم أشد التنكيل.

هذه السردية يفكك الباحث ثنائية الفتوة والنرجسية ومؤثرات المتخَيَّل الشعبى على الكثير من آلياتهما ومظاهرهما، فهو یجسّد نسق الفتوة بشکلین متعارضین: الأول: هو «الفحولة الشعبية»، ويظهر كثيرًا فى شعره وتصريحاته الصحافية إذ تسود من خلاله لغة الشجاعة والبطش بالخصوم والتهجّم بلسان ثوريّ على الأنظمة وشعراء

والثانى: هو «الفتوّة الصوفية»، وفيها يبدو متماهيًا مع صورة مفترضة رسمها لنفسه.

### نازك الملائكة الأنوثة المتفحلة

يفكك الباحث الأنساق المتصارعة عند نازك الملائكة وعدم قدرتها على البوح والتدوين بحرية تامة مثلما عليه المرأة الأميركية كما رأتها خلال وجودها هناك، ويُنوّه الباحث بكتاب نازك المهم والذى لم يأخذ حقَّه من الاهتمام وهو «التجزيئية في المجتمع العربى». وأن التعارض النسقى عند نازك

يختلف عما عند غيرها من الشعراء. لقد بدت هجمة السياب على الشيوعيين متماشية مع ما كان سائدًا تلك الأيام بحيث نجد صورة الشيوعى في مروياته إنسانا منحطًا، متهتكًا غادرًا، جبانًا، ويفتقر لغيرة العربى وما يحمل من قيم وأخلاق تميزه المشكلة للفحولة. عن غيره، على مدى صفحات كثيرة يفكك نازك الملائكة ابنة أسرة بغدادية ترجع الباحث مذكرات السياب مبرزًا نَسَقَى الفحولة والخصاء التي كانت بارزةً في تلك

### سردية البياتي

الراوى مترفعًا على صغائر الأمور، لا سيما الأحقاد الشخصية والخلافات مع الشعراء. يكمن الفرق بين سرديّتَى السياب والبياتى، أن الأول كتبها يوم كان في اشتباك ثقافي صنعه سیاق عصره بکل تأکیداته، بینما البیاتی یکتب مذکراته بعد عقود من تکوّنه الثقافى، وبطريقة استرجاعية تأملية، دون ضغوط ودون أن يكون هناك خصوم مشخّصون كما في حالة السيّاب، وهو يجهد لإخفاء ما يقوّض خطابه من الداخل،

نازك الملائكة انتهكت الامتياز الذكورى فى الثقافة العربية، وذلك عبر ريادتها الشعر الحر عام 1947. لكن النسق الداخلي الشغّال عندها ظل محتفظًا بالمبادئ ذاتها

جذورها إلى المناذرة اللخميين الذين حكموا العراق ومناطق شاسعة تصل إلى البحرين ونجران قبل الإسلام بقرون؛ وهي تُشكّل وأسرتها أنموذجًا لما تتميّز به المدن والبلدات العراقية، ألا وهو البيوتات (الأُسَر) وهذه البيوتات منحت هويتها للمدن العراقية أي لعموم العراق، فما من أسرة إلاّ ومنحت اللغة العربية شاعرًا أو أديبًا أو باحثًا أو مؤرخًا أو فقيهًا أو لاهوتيًا، وأغلب الأسر هذه أنجبت عديد الكُتّاب.

لم یکن «ارتداد» نازك مثلما يحلو لكثيرين أن ينعتوه إلاّ بوصفها ابنة نسق لعمقه التاريخى بالعراق ومدنه أصبح واقعًا تحت تأثير الشعور بأنه النسق المحافظ والحارس الأمين على التراث العربى الذي أسهم فيها إسهامًا عظيمًا.

مرويات العنف اللفظى فى الستينات يعدّ الشاعر فاضل العزاوى أبرز ممثلى هذا العنف، والباحث يستشهد بجمل واضحة تعبّر عن عنف الشاعر، وفي أثناء القراءة تذكرت حادثة رواها لى صديق يكبرنى سنًّا منذ أعوام طويلة عن هذا الشاعر الذي قدّمَ استقالته فرفضها رئيس التحرير فما كان منه إلاّ أن رماه بكرسيِّ، ولا أدرى مدى صحة هذه الحادثة، لكن الجيل الستينى في العراق كان العنف اللفظي شاهدًا على عنفٍ مارسوه، تحت تأثير الظروف التي سادت العالم بعامة والعراق بخاصة.

وهذا العنف من أسبابه إصرار العزاوى (أنموذجًا) على البرهنة أنه صاحب ومالك الحقيقة الوحيد وراويها الشرعى القادر على استعادتها. وهذا ما شكّل رؤى الستينات، أي العنف الثقافي الموجّه

العدد 35 - ديسمبر/ كانون الأول 2017 



إننا أمام سرديتين أساسيتين، بعثية ويسارية، الأولى لا تعترف بالثانية وتزدري أعمالها وتُهَوّن من شخصياتها؛ بينما تفعل الثانية العكس، تدافع عنهم وتجهد لتقديمهم بُناةً للروح الستينية. ولا ينسى الأنموذج (العزاوي) أن يعرض صورة عن نفسه بوصفه الموجّه فهى فهم آخر عن فكرة انعزال المثقف لتحركاتهم وأفكارهم.

### سامى مهدى ونسق دونية الآخر

يُسرّب سامى مهدى نوعين من الدلالة الصراع بالضرورة. في مثل هذا النوع من وفق نسقين متوازيين أحدهما ظاهر والآخر مخفى. يتجسّد الظاهر في طريقة كتابة وصفية تستند لوثائق تعطيها شكلاً من الموضوعية والحياد. أما النسق المخفى فيتجسد في عبارات توحي بالاستعلاء والنظر بدونية لخصيصة ما أو أسلوب أو فكرة أو مهنة. يقوم هذا الأسلوب على أساس يمكن تسميته «التمويه بالموضوعية» بحسب الباحث وذلك بإيراد عبارة مادحة، لكنها لا تصمد أمام سيل من العبارات العنيفة الناقمة والناقدة. إنها الاستراتيجية التي تحكم وانتزاعها من الخصم الأيديولوجي.

### تفكيك الجيل مثاقفتان فرديتان

150

یمکن عدّ ما کتبه فوزی کریم وصلاح نيازى سرديةً تفكيكية تنقض سرديتَى فاضل العزاوي وسامي مهدي من نواح متعددة، فهي، أولاً، لا تزعم الحديث باسم تيار ستيني أو جماعة أو أيديولوجيا، وثانيًا، لا تقف بموازاة السرديتين ولا تنافسهما فتّقارن بهما، إنما تقاطعهما معًا وتحفر في المسكوت عنه في خطابهما، وبهذا فهى سردية ثالثة. فالشاعر فوزى كريم في سرديته نجد صورة المثقف الشكاك وغير الواثق من الأفكار السائدة، عصرهم ليس كما يوهم أصحاب يتوسل بأولئك الخصوم كي يفهموه.

المرويات. فهم «بناة يوتوبيات» وضحايا أفكار كبرى تستلبهم وتغرّبهم عن واقعهم؛ وتعويله على فضح الجناية التي ارتكبتها الأيديولوجيا بحق الشعر والثقافة. أما سردية الشاعر صلاح نيازي، فيسميها

الباحث بسردية «المغترب المتثاقف» العراقى وهربه من السياق الذى يجد متون وهوامش نفسه فيه، إذ الصراع العقائدي محتدم، وضحاياه قد لا يكونون أطرافًا في ذلك السرديات، يتمحور السرد حول مفهوم المثقف المنفى ميتافيزيقيًّا.

### الثقافة المضادة مرويات الهامشيين

بعد تنظير يستغرق عدّدا من الصفحات، يعدّه الباحث مدخلاً لفهم أنساق الهامش، ابتداءً من مفهوم الهيمنة وثقافة الهوامش، وانتهاءً بالثقافة المضادة اعتراف بانتمائه لها. عند الجماعات الفرعية، يتناول الباحث شاعرین من طینة واحدة، هما حسین مردان وعبدالقادر الجنابى على الرغم بمدن كثيرة تنقلت بينها وعشت فى سرديته القائمة على احتكار الشرعية من عدم انتمائهما للجيل نفسه؛ لكن ثمة روابط تربط بينهما، منها التشرد، مهمل، بل مدان ضمنيًّا بدعاوى شتى أقلها والتصعلك اجتماعيًّا، الأول في بغداد «عدم الاندماج» حتى أنتمى فعليًا لمتنها والثاني في لندن، لأيمانهما بالثورة على ومعترفًا أن هُويّتي الأمّ هامش. القيم والأعراف، وانتهاكهما خطاب الثقافة السائدة، وأنهما أظهرا توحدًا بين التمرّد الاجتماعي والثقافي، فراهن «هؤلاء التركمان خوش ولد ونستطيع كُلُّ منهما على الكتابة خارج نظام الشعر أن نقيم علاقة معهم»، هؤلاء «التركمان» الإيقاعي السائد. مردان بترويجه كتابة ما هم فاضل العزاوي ومؤيد الراوي وأنور يسمّيه «النثر المركّز»، والجنابي بمراهنته الغساني وجليل القيسي (أنظر الألقاب على قصيدة النثر والكتابة السوريالية. فى خطاب حسين مردان ثمة تحريك (سريانيان) الأب يوسف سعيد (مسيحى

للأنساق من موقع إلى آخر، والموقعان متعاكسان دائمًا. فهو الثوريّ الجبّار في لغته حينًا لكنه عاجز عن الفعل وشاعر بالمرارة في حين آخر، قاسيا يتوعد يدورون حول تلك المركزية. لذلك بدا وملخصها أن أثر المثقفين في أحداث خصومه والعالم، ثم تفاجأ به بعدَ حين من النادر أن يتحدثوا في نصوصهم عن

الشاعر عبدالقادر الجنابى فهو اللامنتمى العنيف في عصر الانتماء، فهو امتداد لظاهرة حسين مردان وسيكمل مسيرته بوصفه شاعرًا مُشَرِّدًا اجتماعيًّا، ومتمردًا على النوع الشعرى عبر تركيزه على قصيدة النثر، بحسب الباحث.

جماعة كركوك وشعراء مدينة الثورة الهُوية في بغداد تُصنّف بوصفها تكثيفًا لهُويّة وطنية مشرعنة، بينما تُصنّف هُوية المنحدرين من المدن الأخرى بحسب الثقافيين كاختصار للهُويّات المحلية التي يمكن عَدُها هُويَات فرعية أو مشتقَّة؛ ومثل هذه الهويات تنزع عادةً لمقاومة المتن باستعمال أنساق مخفيّةٍ. إن بغداد مركز لصنع كلّ ما يثبت أنَّكَ تنتمي إلى الهُويّة المشرعنة، وعلى المهاجر أن يندرج في نسقها، إذا ما أرادَ الحصول على

الخاصية التي تتمتع بها بغداد، أراها أضعف مما ذهب إليه الأخرس، قياسًا مجتمعاتها، فاتضح لى أننى هامشى

ينقل الشاعر وليد جمعة عن الشاعر شريف الربيعي، في تعريفه لجماعة كركوك، أن العربية) سرجون بولص وجان دمو عربی-سریانی) صلاح فائق (ترکمانی).. إلى آخر القائمة.يرى الباحث أن أغلب الستينيين القادمين من الهوامش كانوا هُويَاتهم الفرعية وانحداراتهم المدنية.

وإن تحدثوا، فإنهم كانوا يستدركون خطابهم ويقمعونه بالاندماج في الخطاب المهيمن. بمعنى أن الحديث عن الهوية الفرعية يبدو غير مفضّل فى سياق يفهمه أغلب الستينيين وأولهم القادمون من الهوامش.

يبدو سرجون بولص وفاضل العزاوى عينتين مثاليتين لهذا الوهم، (وَهُم) تحييد الهُويّات الفرعية وتناسيها. يرى الباحث أن على أصحاب الهويات الفرعية التخلى عن تلك الهويات ما استطاعوا إلى ذلك سبيلاً. ثم عليهم تقديم القرائن على كونهم أكثر سردية شاكر لعيبي عروبة في ثقافتهم من العرب أنفسهم. وأنهم متشرّبون بالتراث ورموزه ولغته. وما ذهب إليه الباحث حقيقة ناصعة في اللغات القومية قاطبة، وأعنى باللغة القومية تمييزًا لها عن اللغة الإثنية، أن اللغة القومية تملك تراثًا مكتوبًا مدونًا عمره مئات السنين كتب فيها آلاف الشعراء والأدباء والمؤرخون والباحثون والمتفلسفون واللغويون وإلى آخر أنواع الكتابة، أنجزَ قبل القرن العشرين، فعليه ما ينطبق على اللغة العربية نراه جليًا بالفرنسية والإنكليزية والإسبانية والفارسية والتركية والبرتغالية والإيطالية؛ هذه هي اللغات القومية التي لا مناص من الذوبان فيها مهما زعمت نخبها السياسية والثورية والثقافية دفاعها عن اللغات الإثنية بل والهويات الصغرى قاطبة.

### قصىدة النثر الهوية المقاومة

إن السياق كان يشهد صراعًا بين نوع الشعر الموزون، كناية عن هيمنة ثقافة عربية تقليدية، من جهة، وقصيدة النثر كناية عن ثقافة مهيمن عليها، من جهة أخرى، فقد كان من المناسب أن تكون قصيدة

بغداد وكركوك. والمقصود تحديدًا أن تكون قصيدة النثر هي الشكل المناسب لمقاومة الخطاب الرسمى من ناحية كونها خطابًا

عن سنن سائدةٍ مبنيّةٍ وفق نسق ما يمكن لإدارة الصراع وخرق الخطاب السائد؛ أن يُعرف بـ»الوطنى»؛ بقدر ما تحيّد هويتك ولن يكون من قبيل المصادفة أن يتفق الفرعية، ستكون «وطنيًا» ومشرعنًا. هذا ما الراديكاليون والمثقفون القادمون من الهوامش على اتخاذ هذا النوع قناعًا للمقاومة، بدءًا من شعراء جماعة كركوك مرورًا بحسين مردان وحميد المطبعى وعبدالقادر الجنابى وليس انتهاءً ببعض شعراء السبعينات وغالبية شعراء جيل مكتملة». الخطاب السيرذاتي، بالأحرى، الثمانينات.

# وفرضية المضاد الريفى

يتبنى الشاعر شاكر لعيبى فرضية يُسمّيها «الحداثة الريفية» بوصفها أساسًا لسردية مقابلة للسرديات العقائدية التى عرضها الستينيون عن جيلهم. محاولاً في فرضيته تقديم غطاء بعيد عن الأيديولوجيا لتجربة جيله، وهذه الفرضية تزاوج بين الطبقية والجهوية وتقوم أساسًا على ثيمة ذات اتجاهين؛ الأول هو دفع الأيديولوجية عن الجيل بوصفه ضحية للتنازع الثنائى في الستينات، والثاني هو التأكيد على أنه جيل ريفي مفارق للسردية الرسمية التي المتميزين في الثقافة العربية. تبنتها الثقافة العراقية فيما يتعلق بالشعر، بوصفها سردية حضرية، بغدادية، تقوم على نسق احتقارى للريف والجنوب بشكل

> لكنّ لعيبى، وهو يصوغ سرديته، إنما يستعير من النسق المضاد بعض مرتكزاته، وأبرزها الصراع العقائدي.

إن تعقد المشهد الاجتماعى وصراع الهويات الفرعية مع الهوية العامة هما اللذان أدّيا إلى ظهور ما يمكن تسميته ب»السردية الكركوكية»، من جهة و»السردية الشروقية»، من جهة أخرى. فضلاً عن ذلك النثر الميدان الأساسيّ للصراع النسقى بين اشتراك الجماعات في هذه المدينة وتلك

بوضع اقتصادى وثقافى متشابه حيث يسود الفقر ومعه تتسيّد هوية مشرعنة تقمع الهويات الفرعية بحسب الباحث، على الرغم من الأخيرة تزخر بالفولكلور وتتميز الخمسينات والستينات، لأنّه يُخرج النص مع هذا النوع، سيجد الهامشيون شكلاً بمخيلة ساحرة بحسب وصف شعراء جماعة كركوك ومثقفى مدينة الثورة كل

يرى الباحث في خاتمة الكتاب، أننا، في السيرة الذاتية، بإزاء تحريف مضاعف؛ «الذاكرة تحرّف الماضى والكتابة تحرّف ما حرّفته الذاكرة. وهو ما يجعل الذات متعددة متشظية تمتنع عن المؤلف معرفتها ثابتة على الرغم من زعمه الصدق والنزاهة، يبقى خطابًا خادعًا «يوهم بالتوحّد بينما جوهره التعدد ويطلب منا التسليم بالتطابق في حين أن الاختلاف حقيقته».

كان السؤال الذي لم يفارقني منذ الصفحات الأولى وحتى آخر صفحة في الخاتمة، هل هذه رسالة ماجستير حقًّا؟ أم أنها أطروحة دكتوراه؟ ولو أن جامعاتنا تنتج في رسائل الماجستير هذا العمق وهذا الاشتغال والحفر الأكاديمي المعرفي، فإننا بخير؛ لكن هذا الأمل يتقلص حين نرى الواقع، أولاً من المستوى المعرفى لحملة الدكتوراه عندنا وثانيًا أن الباحث هو الشاعر والكاتب محمد غازي الأخرس الذي يُعدّ بحق من الباحثين

شاعر وكاتب من العراق

العدد 35 - ديسمبر/ كانون الأول 2017 | 151 



# رسائل ابن حزم الأندلسي

حنان سعادات تحلل عناصر التماسك النصّى

## محمد الحمامصي



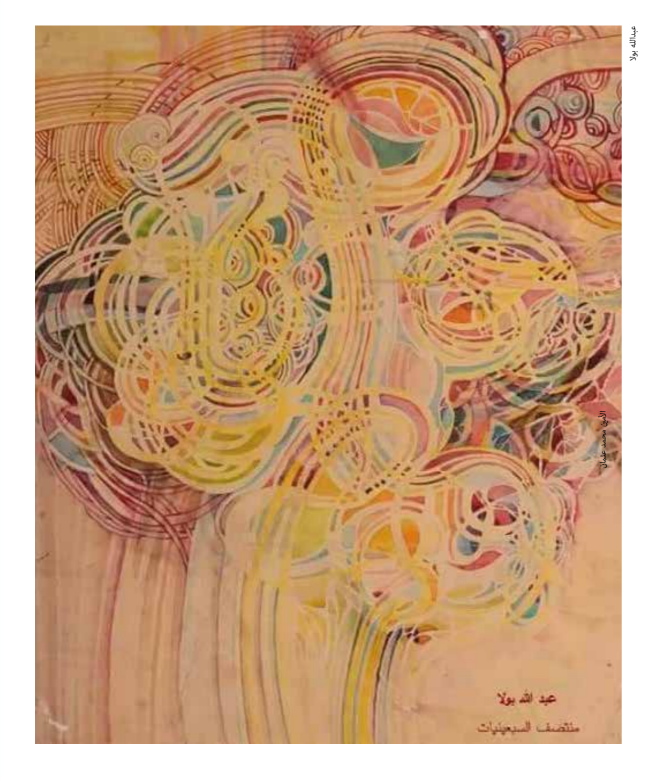
بين مستوى التنظير ومستوى التطبيق ناقشت الباحثة حنان سعادات عُودة في دراستها «رسائل ابن حزم دراسة في رسالتَى طوق الحمامة وفي مداواة النفوس أنموذجاً.. دراسة في نحو النص»، تنظيرات المؤسسين (الغرب) من جهة، وتنظيرات العرب من جهة ثانية، وتطبيقيا قدمت تطبيقاً كاملاً للتنظير الذي قدّمته في المستوى الأول، حيث قامت بتحليل رسائل ابن حزم الأندلسى تحليلاً أبرزَ معالم نحو النص، وأدواته فيه من أجل تكوين فكرة مجملة عن الآراء النظرية والتطبيقية البارزة التى حفلت بها مؤلفات ابن حزم فى اللغة والنحو.

أعلنت الباحثة سبب اختيارها لرسائل ابن حزم «كونها تنبع من أنَّ ابن حزم من العلماء

الذين طبعوا بصمتهم على نتاجهم الأدبى، فقد اتسعت علومه لكل نواحي المعرفة في عصره وامتلأ حتى غدا بحراً زاخراً متلاطم الموج بعيد الغور، فإن التعامل مع علومه الكثيرة المتنوعة والشاملة يحتاج إلى دراسة متأنية واعية وصبر طويل وعمل دائب متواصل ولا سيما تلك الرسائل التي لم يعطها الدارسون والباحثون حقَّها من قبْل أو أنَّها دُرست دراسة عامة سريعة، فحاولتُ رصد السمات اللغوية الخاصة لأسلوب ابن حزم من خلال دراسة نصية لمجموعة مختارة من نصوصه تم اختيارها وفق معايير فكرية لغوية؛ لتشمل معظم نتاجه إلى حدّ مناسب لأغراض هذه الدراسة وبناءً على ذلك تم استخلاص السمات الخاصة لكتابة ابن حزم على المستوى اللغوى والمضمونى والفنى».

وأضافت «وقع اختياري على رسالتين لابن حزم، أمَّا الرسالة الأولى فهي رسالة «طوق الحمامة في الألفة والأُلَّاف» والطوق كتابُ أدب فيه الشعر والنثر والقصص الواقعية. كتب ابن حزم هذه الرسالة في مقتبل عمره، فقد حاول ابن حزم في هذه الرسالة أن يحلل ويعلل ويفسِّر ظاهرة الحب بطريقة علمية تستند إلى العلم والعقل. لم تكن فيه إطالة ولا ميل إلى الاستطراد، ولا اتجاه من الكاتب لجعل مادته مادة للتسلية والمتعة، بل لغرض دراسة ظاهرة الحب دراسة واقعية تجريبية تعتمد الحقائق بقدر ما تبتعد عن الخرافة والوهم».

وقالت حنان سعادات «إن ابن حزم جعل رسالة الطوق في تسعة وعشرين باباً ما عدا المقدمة، إذ خصَّها بالباب الأول، وجعل البابين الأخيرين فيها لقبح المعصية وفضل التعفف. وقد اخترتُ مقدمة رسالة طوق الحمامة مع الرسالة الأولى لأحلّل عناصر التماسك النصّى فيها. وأمَّا الرسالة الثانية التى اخترتها للتطبيق عليها فهى رسالة في مداواة النفوس، وإصلاح الأخلاق الذميمة فهذه الرسالة خلاصة تجربته، فقد كتب ابن حزم هذه الرسالة في فترة متأخرة من حياته؛ لذلك أودعها حكمته، فكانت على شكل عباراتٍ مكثِّفة، معانيها غزيرة بعبارات قصيرة وألفاظ قليلة. كما جمعث رسالته «مداواة النفوس» خلاصةً تجارب ابن حزم الذاتية الغنيَّة التي استمدَّها من فلسفة أرسطو وأفلاطون وبخاصَّة في إعادته الفضائل إلى أربعة أصول هي العدل والعقل والسخاء والشجاعة، إضافةً إلى ثقافته الواسعة وعلمه الواسع بالقرآن والسنَّة». ولفتت في دراستها الصادرة عن دار الآن ناشرون



وموزعون إلى أنها ركزت على التماسك التي تصل بين العناصر المكونة للنص للوصول إلى نصِّية النص؛ أي كيف تتآزر وعلى علاقات انسجام تشمل العلاقات الكلمات والجُمل مشكّلةً بذلك نصاً متماسكاً المعنوية الظاهرة والمخفيّة والمعطيات منسجماً، والتماسك النّصى يكون قائماً المشكِّلة لإطار تلقى النص.

فى العقدين الأخيرَين مِن القرن الماضى

تطوّرات على قدْر كبير مِن الأهمية رافقتها دعوة العلماء إلى ضرورة إعادة الصلة فيما بين اللغة والدراسة الأدبية بعد قطيعة على علاقات اتساق بين الوسائل اللغوية ورأت الباحثة أن الدّراسات اللّغوية شهدت كبيرة جداً كانت نتيجتها عدم القيام

العدد 35 - ديسمبر/ كانون الأول 2017 



ببحوث مشتركة بين المجالين الأدبى

واللّغوى. ولقد كان أهم مظهر من مظاهر التطور هو مولد نظرية «نحو النص» التي تمكِّن أعلامُها من إعادة الصلة فيما بين اللغة وواحدٍ من أعظم تجلّياتها وهو النص. حيث أن «النص» يشكّل مفهوماً مركزياً في الدراسات اللسانية المعاصرة، وجاءت هذه الدراسات بمسميات عدة مثل علم النص أو لسانيات النص أو لسانيات الخطاب، أو نحو النص.. وكلها تتفق حول ضرورة مجاوزة «الجملة» في التحليل البلاغي إلى فضاء أرحب وأوسع، بل وأخصب -في محاورة العمل الفني- هو «الفضاء النصى»، ويُعدّ الاتجاه إلى تحليل النص فتحاً جديداً في تاريخ اللسانيات الحديثة؛ فقد شهدت الدراسات اللّغوية في العقدين الأخيرين من القرن الماضي تطورات هائلة مسَّت مختلَف مستويات التحليل اللسانية، وخرجتْ على بعض أعراف علم اللغة -التي كانت ترى الجملة أكبر وحدة لغوية، وأقصى ما يحاط به فى البحث اللغوى- متجاوزة بذلك حدود الجملة إلى فضاء لُغوى أوسع هو فضاء النص؛ إذ عُدّ النص هو الصورة الكاملة والأخيرة المتماسكة التي يتم عن طريقها التواصل بين أفراد المجموعة اللغوية. وكان الهدف من ذلك أن تصاغ نظريَّة نصِّية عامَّة تشكِّل أساساً لوصف الأشكال النصّية المتباينة وعلاقاتها المتبادلة، تنظر إلى النص بشكل كلِّى فلا تقف عند بنائه التركيبي إلَّا بقدر ما يؤثّر هذا الركن البنائي في حركة النص الكلّية.

وخلصت الباحثة إلى عدد من النتائج

•التحليل النصى ل»رسالة ابن حزم «طوق الحمامة» أظهر أنّها تتمتع بتماسك قويّ بين أجزائها بفضل توافر جملة من أدوات التماسك النحوية المؤدية لوظيفة الربط والاتساق، إذ بلغ مجموع أدوات التماسك النحوية الواردة في نص الرسالة 1074 أداةً وكانت الإحالة الضميرية القبلية هي

الأعلى من بين أدوات التماسك النحوية؛ إذ بلغ مجموعها 547 إحالة، وبنسبة 50 بالمئة، وهي نسبة عالية قاربت النصف. كما أظهر التحليل النصى أن هذه الرسالة تتمتع أيضاً بتماسك قوىّ بين أجزائها بفضل توافر جملة من أدوات التماسك المعجمى، إذ بلغ مجموع أدوات التماسك المعجمى 1200 أداة وكان عنصر التكرير هو الأعلى في نسبة الاستخدام، فقد زاد عنصر التكرير عن نصف مجموع أدوات التماسك الاتساقية المعجمية مجتمعة إذ بلغ عدد استخدام عنصر التكرير 797



•التحليل النصى لـ»رسالة ابن حزم «طوق الحمامة» أظهر أنها تتمتع بتماسك قویّ بین أجزائها بفضل توافر جملة من أدوات التماسك النحوية المؤدية لوظيفة الرّبط والاتساق، إذ بلغ مجموع أدوات التماسك النحوية الواردة فى نص الرسالة 1074 أداةً وكانت الإحالة الضميرية القبلية هي الأعلى من بين أدوات التماسك النحوية



مرة وبنسبة 66 بالمئة من مجموع أدوات التماسك المعجمى، وهذه نسبة عالية جداً مقارنةً بغيرها من الأدوات، وفي هذه النسبة العالية دلالة على أهمية التكرير في التماسك النصّى على المستوى المعجمى.

أدوات التماسك النحوية؛ إذ بلغ مجموعها 431 إحالة، وبنسبة 56 بالمئة، وهي نسبة عالية تجاوزت النصف. كما أثبت التحليل النصى لرسالة «فى مداواة النفوس وإصلاح الأخلاق الذميمة» وفرة كبيرة في نسبة استخدام أدوات التماسك المعجمى، وكان هذا سبباً في جعل الرسالة سالفة الذكر نصاً متماسكاً فلا نكاد نجد مفردة في نص الرسالة إلا ونجد لها علاقة معجمية بلفظة أخرى من ألفاظ الرسالة، وقد احتلّ عنصر التكرير المرتبة الأولى من أدوات التماسك المعجمى، فقد زاد عنصر التكرير عن نصف مجموع أدوات التماسك الاتساقية المعجمية مجتمعة إذ بلغ عدد استخدام عنصر التكرير 407 مرة، وبنسبة 53 بالمئة من مجموع أدوات التماسك المعجمي، وهذه نسبة عالية جداً مقارنةً بغيرها من الأدوات، وهكذا يتّضح من خلال تحليل رسالتَى ابن حزم الأندلسي «طوق الحمامة في الألفة والألاف» و»في مداواة النفوس وإصلاح الأخلاق الذميمة» أنّ هناك وفرة كبيرة في نسبة استخدام أدوات التماسك النحوى والمعجمى، وتحقق الانسجام والترابط على المستوى الدلالي والتداولي في كلتا الرسالتين وكان هذا سبباً في جعل هذه الرسائل نصوصاً متماسكة منسجمة. ومن الممكن تعميم هذه النتائج على معظم رسائل ابن حزم الأندلسي.

التحليل النصّى لرسالة ابن حزم

الأندلسي «في مداواة النفوس وإصلاح الأخلاق الذميمة» أكد أنّها تتمتع بتماسك

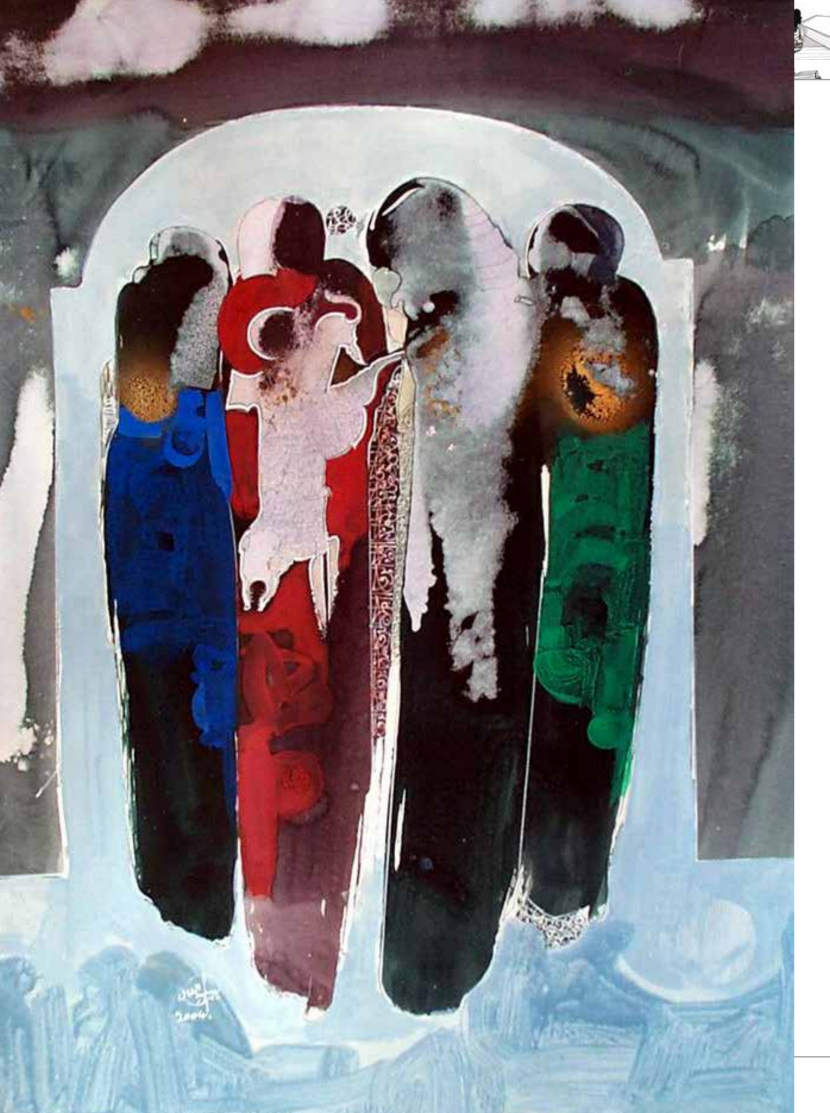
قوى بين أجزائها بفضل توافر جملة

أدوات التماسك النحوية الواردة في نص الرسالة 772 أداةً، وكانت الإحالة

الضميرية القبلية هي الأعلى من بين

أدوات التماسك النحوية المؤدية لوظيفة الربط والاتساق، فقد بلغ مجموع

کاتب من مصر



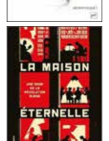




































## إدغار موران روائيا

عرفنا إدغار موران مفكرا وعالم اجتماع ذائع الصيت، وها هو یفاجئنا بعمل روائی عنوانه «جزیرة لونا»، کان قد کتبه مباشرة بعد الحرب العالمية الثانية، وظل محتفظا به في أدراجه طيلة سبعين عاما، قبل أن يعيد كتابة الصفحات الأخيرة التي ضاعت منه ويقرر نشره هذا العام. نص مؤثر بطله طفل في العاشرة، ماتت أمه في غيابه، فأوهمه أبوه بأنها ذهبت في رحلة استشفاء وسوف تعود. ولكن الطفل يدرك من خلال المراسم والأزياء والوجوه العابسة أن أمه «لونا» توفيت، ويرفض رغم ذلك كسر حاجز الصمت، فيكابد ألمه في سره ويفشى للورق لوعته، وهو الذي دأب على الكتابة منذ نعومة أظفاره، وكان يشجع أترابه على كتابة مغامراتهم. والعنوان الذي اختاره مستوحى من لوحة «جزيرة الموتى» للسويسرى أرنولد بوكلين، وكانت أمه تمنعه من التطلع إليها لكى تجنبه ما يمكن أن تثير فيه من مشاعر سوداء مظلمة. رواية سيرذاتية مؤثرة عن تجربة طفل مع الموت.

### أسطورة هوميروس

هل یمکن وضع سیرة ذاتیة لشاعر لم یوجد ولم یکن سوی اسم لمجموعة مغمورة من الشعراء الشعبيين؟ ذلك ما نهض له المترجم والفيلولوجى الكبير بيير جودى دو لاكومب ليؤكد أن هوية هوميروس هي ألا تكون له هوية، فاسمه معناه «الجامع» أي ذلك الذي ينسق مختلف التقاليد الشعرية القائمة ويصل بعضها ببعض. ذلك أن الشعر الهوميروسي، من جهة الشكل، يمزج عدة لهجات إغريقية ليصنع منها لغة مصطنعة يمكن للجميع أن يفهموها دون أن تكون ملكا لأحد. ومن جهة المضمون يُجْمل عدة أساطير سائدة ويعيد صياغتها للجمهور العريض، وفي رأيه أن الإلياذة والأوديسة تمّ تأليفهما منذ البداية في شكل قصائد ضخمة كانت تنشد خلال حفلات الشعائر الدينية الكبرى في ديلوس وفي آسيا الصغري، وكانت تجمع اليونانيين القادمين من كل حدب وصوب. وكان الرواة قد شعروا منذ البداية بالحاجة إلى اختيار اسم ما للدلالة على تميز أعمالهم الجمعية، فاختاروا هوميروس، فكانت الأسطورة.

### معقل الاستبداد البلشفي

جديد يورى سليزكين، مدير معهد الدراسات السلافية والأوروبية الشرقية والأورو-آسيوية في بركلي، كتاب ضخم بعنوان «البيت الخالد» يدعو فيه القراء إلى قلب بيت الحكومة الذي شيده النظام السوفييتي في قلب موسكو ليكون معقلا ومرآة للتطلعات البلشفية نحو عالم جديد بقوم على الاشتراكية. ولئن أعِد المبنى الشامخ في البداية ليكون

سكنا لكبار المسؤولين في الحزب، فإن ما فتئ يفقد سكانه بعد عمليات التطهير التى أرادها ستالين. هذا البيت الذي يتكون من خمسمئة شقة وخمس شقق، كان نموذجا دعوة إلى اشتراكية جديدة للتنظيم الشيوعى للمعيش اليومى، يجد فيه كبار السلطة البلشفية كل مرافق الحياة من البنك والمتجر والمطعم إلى المكتبة والمسرح ومكتب البريد وملعب التنس. استنادا إلى وثائق تاريخية بالغة الأهمية ورسائل وصور فوتوغرافية وشهادات، يروى الكاتب اعتناق الجيل الأول من الاشتراكيين البلشفية، ثم سجن ثمانمئة منهم أو تصفيتهم بتهمة الخيانة خلال عمليات التطهير الكبرى بين عامي 1937

و1938، وكيف أدى ذلك إلى تخلى أبنائهم

عن أيديولوجية الحزب ومهّد لنهاية الاتحاد

### فلسفة العنف

السوفييتى.

«الدفاع عن النفس» عنوان كتاب لإلسا دورلان، أستاذة الفلسفة بجامعة نانتير، تعرض فيه للعنف الذي يمارسه البشر عبر التاريخ، سواء العنف المشروع الذي تمارسه السلطة، أو العنف الذي تمارسه المجموعة ضد الأقليات، وتبين الخط الفاصل بين من هم «جديرون بالدفاع» وبين العزّل الذين لا يتركون بغير دفاع فقط، بل يحظر عليهم الدفاع عن أنفسهم، بأى وسيلة كانت. فالقانون الأسود لعام 1685 كان يحظر على العبيد حمل أيّ نوع من الأسلحة ولو كانت عصيًا غليظة. وفي القرن التاسع عشر سيادة تصور تيمي للعلاقات الاجتماعية». كانت السلطة الكولونيالية في الجزائر تمنع الأهالي من حمل السلاح وتبيحه للمعمّرين، ما وراء الفضاء الطافح بالصور وفى عصرنا الحاضر، يسمح لشرطى أبيض بأن يطلق النار على مراهق أسود بدعوى أن الشاب يشكل تهديدا. نزع السلاح هذا، تقول الكاتبة، يطرح مسألة لجوء الفرد إلى العنف للدفاع عن نفسه. وفي رأيها أن تاريخ العنف ينير لنا مفهوم الذاتية الحديثة كما يتبدى في سياسات الأمن المعاصرة، وتدعو إلى قراءة نقدية جديدة للفلسفة السياسية على

ضوء أفكار هوبس وفانون وفوكو ومالكولم اکس وجون جوردان وجودیث بتلر.

جديد الفيلسوف وعالم الاجتماع الألماني أكسيل هونيت كتاب بعنوان «فكرة الاشتراكية»، يبين فيه التناقض الذي تعانى منه المجتمعات الغربية، التي تدين من ناحية العواقب الاجتماعية والسياسية التى ولدتها العولمة، ومن ناحية أخرى لا تفعل شيئا للخروج من الوضع القائم وتصور وضعا اجتماعيا يتجاوز الرأسمالية. وهذا في رأيه شيء جديد في تاريخ الحداثة. فالمسارات الاجتماعية الاقتصادية تبدو أكثر تعقيدا، بل غامضة أمام الوعى العام بشكل يجعله يرى التدخل البشرى الهادف غير قابل للتحقق. وفي رأيه أن تحليل ماركس للتيمية في رأس المال يجد له اليوم معناه التاريخي: فاليقين العام الذي يرى أن العلاقات الاجتماعية غير قابلة في جوهرها للتحول على غرار الأشياء الخارجية، لا يجد صداه في ماضي الرأسمالية، حين كانت الحركة العمالية لا تزال تؤمن بإمكانية تغییر وضع ما، بل فی أیامنا هذه. یقول الكاتب «إذا كان الاستنكار العام لتوزيع الثروة والسلطة بهذا الشكل الفظيع يجعلنا عاجزين عن تحديد هدف ممكن، فالسبب ليس زوال بديل الرأسمالية الذي مثله النظام السوفييتى ولا تحولا راديكاليا لفهمنا للتاريخ وعبادة اللحظة الراهنة، بل

«سوبرمارکت المرئی» عنوان کتاب جدید لبيتر زندى الأستاذ المحاضر بجامعة صيانة الكتب من البراميل ناننتير، المتخصص في الفلسفة والدراسات الموسيقية، يحلل فيه ما كان والتر بنيامين أشار إليه منذ عشرينات القرن الماضى، حول طفرة الصور التى تشغل الفضاء المحيط، ويضيف أن لهذا الاجتياح تاريخا تنامى حتى عمّ منذ بداية تبضيع الصور

كتابه «العدم المهتاج» يقترح الفيلسوف البريطاني راي براسيي حل مشكلة النيهيلية بالتأكيد أن من الأهمية بمكان أن نعرف ألا شيء له أهمية، فهذا ينتج فارقا في الفكرة بوصفها ذاك، أو في كل ما عداها. وفي رأيه أن التفكير في شيء حق ينتج نوعا جديدا من الاختلاف، مباينا لكل الاختلافات

وتعدد زوايا الرؤية. فمن المصاعد الأولى

إلى التقنيات الحديثة للبصريات، يحفر

الكاتب في جينالوجيا كل ما يقع عليه

النظر، ليستكشف ما وراءه، على غرار دولوز حين أكد أن المال هو قفا كل الصور التى

تُظهِر السينما وجهَها، لا سيما أن السينما في

معناها الأونطولوجي تفيد الكون. ومن ثم

يستهدى الكاتب بمشاهد من أفلام هتشكوك

وربير بريسون وميكل أنجلو أنطونيونى

وبريان دو بالما ليجد له طريقا يقوده من

الـ»إيقونوميا» الضيقة إلى «إيقونوميا» عامة

منذ أكثر من قرن، عرف نيتشه النيهيلية

بالكارثة المعرفية التى تنتج حينما تشير

إرادةُ الحقيقة إلى الحقيقة نفسها ككذبة

قصوى. أي أن النيهيلية تدل على مفارقة: إذا

كانت الحقيقة كذبا، فقول الحق عن كذب

الحقيقة هو أيضا كذب. وإذا كانت أزمة

النيهيلية هي نتيجة لميلنا إلى الحقيقة،

فإن تجاوز النيهيلية يشترط عزل الحقيقة

باسم الحياة. وبذلك يغدو كل شيء خاليا

من المعنى والقيمة والأهمية. ولكن إذا صار

كل شيء عديم الأهمية، فلماذا نقوله؟ في

النيهيلية والحقيقة والكذب

بتعبير جورج باطاي.

من 2012 إلى 2016 خضعت ضاحية داريا لحصار خانق، فعاش أهلها جحيما فظيعا كان يتخلله القصف بالبراميل المتفجرة، والهجوم بالغازات الكيميائية إضافة إلى سياسة التجويع الممنهجة، من

العدد 35 - ديسمبر/ كانون الأول 2017 | 157

ماذا يتبقى من ثورة أكتوبر

أبو بكر العيادي

خلال قطع الإمدادات الغذائية. أمام هذا العنف الذي مارسه نظام بشار، قام نحو أربعين شابا من شباب الثورة بإنقاذ آلاف الكتب المردومة تحت الأنقاض، وتجميعها الدين. فى مكتبة سرية فى قبو من قباء المدينة، تم تطهيره وتجهيزه للغرض. وقد عدّت مجندات داعش الكاتبة هذا السلوك شكلا من أشكال المقاومة وكناية عن الرفض المطلق لأي هيمنة سياسية أو دينية، وتعبيرا عن نهج ثالث يرفض الخضوع لنظام البعث مثلما يرفض الامتثال لداعش، وهو ما نادت به الثورة السلمية منذ انطلاقها. وقد رصدت ودونته في كتاب بعنوان «الكتب في داريا. مكتبة سرية في سوريا»، جاء ثمرة تعاون والتواصل عبر السكايب.

### مواعظ مضادة

والأديب التونسى الراحل عبدالوهاب المؤدب، الذي كان طوال حياته يخوض حربا مضاعفة، الأولى ضد الأصولية الإسلامية، والثانية للتعريف بالإضافة الثقافية التي جاء بها الإسلام. والكتاب عبارة عن مختارات من المقالات الإذاعية والصحافية التى كان يسعى من خلالها إلى البحث عن علاج لأمراض الهوية. الغربي في التنبه إليه. وليس المقصود بالمتنافرين هنا الغرب والإسلام، وإنما المتشددون من الجانبين، الطرفين وجها لوجه بشكل أو بآخر في باستحضار رصيده المعرفى المزدوج، مرض نفسى. ولكن وجوده داخل نظام

الذي ينهل من الثقافة الغربية ومن الثقافة العربية، لا سيما ملمحها الصوفى، لتشكل

يلتقى فتحى بن سلامة أستاذ التحليل

النفسى وفرهاد خوسروخوار عالم الاجتماع في كتاب «جهادية النساء» لتطارح مسألة انجذاب النساء إلى الفكر الداعشى والعوامل التى دفعتهن إلى الالتحاق بصفوفه هذا التنظيم الإرهابي، دلفين مينوى، مراسلة جريدة لوفيغارو لا سيما أن عددهن قارب عام 2015 المتخصصة في الشرق الأوسط، كل ذلك عدد الرجال الذين غادروا أوروبا ليلتحقوا بجبهات القتال. استنادا إلى المعطيات أرندت وجورج دوفرو وتوبى ناتان وجيل الاجتماعية والتحاليل النفسية يقترح دولوزوفيليكس غيتارى. أولئك الشبان مع الصحافية الفرنسية هذا الكتاب تحاليل تقوم على معايير موضوعية كالسن والطبقة الاجتماعية الأمّة التي صارت قديسة ومكان الإقامة والتكوين الإسلامى أو الدخول في الدين... ثم يسلّط الضوء «زمن المتنافرين» عنوان كتاب للمفكر على الاعتبارات الذاتية لتفسير الانضمام إلى ذلك التنظيم العنيف الذي ينكر على المرأة حريتها وتفتّحها، ويوهمها بتحقيق ذاتها كزوجة مقاتل وأم أشبال، منذورة إلى القتال بدورها مثل زوجها حتى الموت. ويهتم المؤلفان بتفسير قوة الجذب التى يشكلها الفكر الداعشى كعلامة على تدنّ حضارى لم تفلح المدرسة والمجتمع تعرف بجوزفينا بخيتة. وبعد أن حصلت

### كيف يغدو المرء جلادا؟

الأصوليون المتزمتون من جهة، ودعاة كيف السبيل إلى عقل الجلادين؟ ذلك صدام الحضارات من جهة ثانية. وتشمل هو هدف كتاب فرنسواز سيرونى عالمة المقالات كل مناطق الصراع التي وضعت النفس الخبيرة لدى المحاكم الدولية «كيف يغدو المرء جلادا؟» من خلال تجربتها مع حلب والموصل وتدمر وزوايا جبال «دوش» قائد المعتقل س 21 في كمبوديا الأطلس وبوكو حرام وذبول أزهار الربيع زمن حكم الخمير الحمر، عند محاكمته العربي وخرافة داعش... مقالات تساير في بنوم بنه. هذا الرجل كان مسؤولا عن وقع الأحداث وتحلل أبعادها من الناحية للتعذيب وقتل ثلاثة عشر ألف سجين في السياسية حينا والثقافية حينا آخر، ظروف وحشية، رغم أنه لا يشكو من أي

مجرم ذبح نحو مليوني شخص في بلد لا يتجاوز سكانه سبعة ملايين نسمة، في مجملها مواعظ مضادة لمواعظ تجار صنع منه جلادا عديم الشفقة. وفي رأى سيرونى ينبغى الدخول في عقل الجلاد كى نعرف كيف يصنع، فالمرء لا يولد جلادا بل يغدو كذلك. ومن ثم لا بد لعلم النفس أن يجدد أدواته، وأن يموقع نفسه بين الحياة النفسية والجيوسياسية، ولکی نفکك میکانیکا منظومة ما نفسانیا وسياسيا واجتماعيا تقدم سيرونى عدة أدوات ليس لفهم ما جرى فحسب، وإنما أيضا لتجنب حدوثه، والقضاء في المهد على أنظمة مجرمة أخرى يمكن أن تهدد البشرية، مستعينة في ذلك بأعمال حنا

«بخيتة» هي الرواية الثالثة عشرة لفيرونيك أولمي، وقد وصلت إلى القائمة القصيرة لجائزة غونكور في دورتها الأخيرة. تروى الرواية قصة طفلة سودانية من قرية في دارفور اختطفها تجار الرقيق وتداولوا على بيعها، فعرفت التمزق والعذاب حيثما حلت، حتى اشتراها قنصل إيطالي اصطحبها إلى بلاده. هناك اعتنقت المسيحية والتحقت بكنيسة، فصارت على حريتها، صارت حديث الناس في إيطاليا كلها، ونشرت حكايتها في الصحف ثم فی کتاب، بل إن موسولینی استغل حالتها لتبرير غزوه لأثيوبيا ثم احتلاله ليبيا، بدعوى أن تلك البلدان الأفريقية «المتوحشة» يلزم تثقيفها. ظلت نصف قرن راهبة يناديها الناس ب»مادري موريتًا» أى الأم الصغيرة السوداء. ولما توفيت، أعلنها البابا يوحنا بولس الثانى طوباوية عام 1992، ثم قديسةً عام 2000.

كاتب من لبنان مقيم في ليدز/بريطانيا



أجملنا الرأي في هذا الحدث لقلنا إنه،

تمخض عن أعتى الأنظمة الشمولية في

القرن العشرين. ولو فصّلنا القول لأضفنا أنه

انقلاب على ثورة حقيقية سبقتها، تلك التي

قامت في شهر فبراير 1917 بالتقويم

اليولياني (أي مارس بالتقويم الغريغوري

الغربی)، حین ثار سکان بتروغراد مع بعض

الجنود، بعد أن أرهقتهم الحرب المتواصلة

منذ 1905 وتقنين المواد الغذائية، ودفعوا

بالقيصر نيكولا الثاني إلى التنحى. هذه

الثورة الجماهيرية، التي حملت تطلعات

الإنسان الروسى إلى الحرية والإخاء بعد

قرون من الاستبداد والسلطة المطلقة،

أثارت هبّة سياسية رائعة. ورغم عدم

الاستقرار الذي كانت تعيشه البلاد، توصل

الليبراليون والاشتراكيون إلى تشكيل

حكومة مؤقتة بقيادة ألكسندر كيرنسكي،

باختصار، انقلاب عسكرى سرعان ما

احتفلت الأوساط العلمية والثقافية والإعلامية بمرور قرن على ثورة أكتوبر احتفالا لم تشهده روسيا بوتين نفسها، والموائد المستديرة التى أقيمت في أنحاء كثيرة من فرنسا حامت كلها تقريبا حول السؤال: ماذا يتبقى من ثورة أكتوبر؟ «ثورة البروليتاريا المجيدة»، كما كان يقال زمن اتحاد الجمهوريات الاشتراكية السوفييتية. تلك الثورة، التى كان زعماؤها يحلمون بتغيير العالم، فإذا هي لم تعمّر أكثر ممّا يعمّر إنسان.

> «الدوما»، البرلمان الرسمى الذي تأسس عام 1905، و»السوفييت» أى المجالس الشعبية المنتخبة المكونة من عمال وجنود، وكانت الأغلبية فيها للمنشفيك، الذي يعتقدون ألا سبيل لثورة حقيقية دون إقرار الديمقراطية. أما البلشفيك، المنشقون عنهم، فكانوا أقلية. هذه الأقلية هي التي سيستند إليها لينين لإعلان انتفاضة في زعيمها إلى الفرار إلى فنلندا، تاركا مهمة تنظيم الصفوف لرفيقه تروتسكى. في بداية سبتمبر حاول جنرال من أتباع النظام القيصرى يدعى لافر كورنيكلوف الاستيلاء على السلطة، ما أجبر كيرنسكى على الاستقواء بكل الأطراف وتسليحها دفاعا عن الثورة، بمن فيهم البلشفيك، الذين أشاعوا بين جنود بتروغراد بروباغندا فعّالة تقوم على ثلاثة نقاط: إقرار سلام فورى

تمثيلية. فكانت فرصة أمام لينين، الذي عاد من منفاه، ليدبر انقلابا أسماه «ثورة الجماهير» ما بين 24 و25 أكتوبر بالتقويم اليوليانى (أى 6 و7 نوفمبر بالتقويم الغربى)، وتمثلت فى سيطرة أنصاره فى بضع ساعات على أهم النقاط في موسكو، كقصر الشتاء مقر إقامة القيصر سابقا الذى تحول إلى قصر للحكومة، والجسور، بيتروغراد، لم يكتب لها النجاح فاضطر ومحطات التوليد الكهربائي... ولم ينجم عن تلك العملية سوى مقتل بضعة جنود حسب المؤرخين السوفييت أنفسهم. فقد ذكر ليون بولياكوف في كتابه «توتاليتاريات القرن العشرين» أنه «لم يسبق أن نجمت عن معركة صغيرة الحجم لم يرح ضحيتها سوى عشرة أفراد عواقب عظيمة». وبذلك انتقل الحكم إلى البلشفيك الذين استولوا على كل المراكز الحساسة، حتى لجان السوفييت. وفي ظرف وجيز أغلقوا صحف وسن قوانين غير مسبوقة كإلغاء الرقابة، (وكانت روسيا لا تزال في حرب ضد ألمانيا المعارضة، وأنشؤوا جهاز «تشيكا»، البوليس وحرية المعتقد، وحق النساء في التصويت، والنمسا المجر)، الأرض للمزارعين، والسلطة السياسي الذي سيصبح فيما بعد جهاز ولكن واجهتها سلطتان منافستان هما للسوفييت كوسيلة مثلى لديمقراطية المخابرات السوفييتية «كا جى بى». وفى

العدد 35 - ديسمبر/ كانون الأول 2017 158 

نوع من الوفاء لوعوده السابقة، سمح لينين بانتخاب مجلس تأسيسی فی شهر ديسمبر، غير أن النتائج خيبت ظنه، إذ لم يحصل البلشفيك إلا على 168 مقعدا من جملة 709. ولم يكتب للمجلس أن يجتمع سوى مرة واحدة، في شهر يناير، قرر النظام الجديد إثره إغلاقه نهائيا في مساء اليوم نفسه. وأصدر لينين قرارا عيّن نفسه بموجبه رئيسا لمؤتمر السوفييت ذى الأغلبية البلشفية، معلنا عن قيام النظام السوفييتى، وبذلك فتح عهدا من الاستبداد، سوف يسحق الشعب الروسى، وسائر الشعوب التي سيخضعها هو بالقوة، ثم ستالين من بعده، للهيمنة باسم

«دكتاتورية البروليتاريا».

ولا يختلف المؤرخون في اعتبار لينين مبتكر التوتاليتارية في العصر الحديث. يقول ستيفان كورتوا المؤرخ الذى يدير مجلة «شيوعية» والذي أشرف على إعداد «الكتاب الأسود للشيوعية» عام 1997 «كان لينين يعرف الثورة الفرنسية معرفة جيدة، وكان يستحسن منها الرعب، والراديكالية فى تدمير مجتمع تلك الفترة بمكوناته الأساسية، أي المُلكية والأرستقراطية والكنيسية الكاثوليكية، بيد أنه أضاف إليها ثلاثة عناصر جوهرية أسست للتوتاليتارية. أولها الأيديولوجيا الماركسية التى قدمها بوصفها «علم التاريخ»، فكان لتلك العلموية (scientisme) أثر كبير في عدد من المثقفين والنشطاء، لأن ادعاء معرفة التطور التاريخي أمضى أثرًا من حكم فضيلة روبسبيير. وثانيها أنه أوجد حزب الثوريين المحترفين الذى يخضع أفراده له مباشرة، وكان أداة سياسية أكثر نجاعة من نادى اليعاقبة. وثالث تلك العناصر أنه طبق الشيوعية تطبيقا واسعا، حين عمد خاصة إلى إلغاء الملكية، كوسيلة راديكالية لإخضاع الشعوب.

انهارت الدولة إذن عام 1917، فنهض البلشفيك لإعادة بنائها على أعمدة أساسية، كما تصورها لينين، فالبلشفية النظرية

فی تصوره هی تفاعل قوی بین العسکری والسياسى: بناء جيش أقوى من الجيوش الأخرى وأكثر فاعلية، إنشاء أجهزة قمعية ذات نفوذ واسع، وفتح المجال لعناصر من النظام القديم ومنخرطين في اللجان دون أن يكونوا بلشفيين في الأصل. وبذلك شهدت روسيا شيئا فشيئا صعود الطبقات الشعبية إلى جهاز الدولة، وهذا هو التحول الحقيقى فى نظر المؤرخ مارك

هذه الثورة الجماهيرية، التى حملت تطلعات الإنسان الروسي إلى الحربة والإخاء بعد قرون من الاستبداد والسلطة المطلقة، أثارت هبّة سياسية رائعة. ورغم عدم الاستقرار الذى كانت تعيشه البلاد، توصل اللىراليون والاشتراكيون إلى تشكيل حكومة مؤقتة بقيادة ألكسندر كيرنسكى، وسن قوانين غبر مسوقة كإلغاء الرقابة، وحرية المعتقد، وحق النساء فى التصويت

فيرّو المتخصص في التاريخ السوفييتي. ولو أنه سوف يخلق مشكلا فيما بعد عندما اكتشف ستالين عام 1930 أن نصف إطارات الدولة من خبراء النظام القديم ومن الضباط القيصريين، إلى جانب تلك

الطبقات الشعبية التي لم يكن لها تصور اجتماعی دیمقراطی ولا اشتراکی، بل كانت مدفوعة بإرادة إحداث تغيير جذرى، لأنها لم تكن تقبل بأن تقاد على الطريقة ومن ثمّ تنامى كره النخب، العسكرية

تميزت هذه اللحظة الفارقة أيضا بظهور

خطاب علموى عن تطور المجتمعات. وكان لينين إذا اختلف مع رفاقه، سواء حول معاهدة بريست ليتفوسك (التي أبرمتها الجمهورية الروسية الفتية مع حكومتى ألمانيا والنمسا المجر في 3 مارس 1918) أو سلطة الحزب، ينصحهم بأن يبحثوا لأنفسهم عن علاج. بمعنى إذا كان العلم أساس السلطة، فإن من يختلف معها مريض نفسيا. وهو ما دفع البلشفيك الجدد إلى الاعتقاد بأن من يقودونهم «هم الذين يعلمون»، وأدت علموية الخطاب السياسي تلك إلى قناعة لدى سائر الأحزاب الشيوعية فيما بعد بأن «الحزب على حق دائما» فأوجدت عمى مذهبيا عامًا لم يشذُّ عنه أحد إلا متى انسلخ عن الرفاق. والمشكل، كما يعتقد المؤرخ نيكولا فيرت مدير البحوث في معهد تاريخ الزمن الحاضر، راجع بالأساس إلى غياب رابط بين النخب المتعلمة والأوساط الشعبية، لأسباب تاريخية عميقة، ولم تعالج الثورة ذلك الغياب إلا بالتعويض، فخلقت نخبا جديدة لم تكن تحرص على ترك مسافة بينها وبين السلطة، وهو ما يقتضيه التصور الثقافى، بل خضعت لها كليا بوصفها مدينة لها بترقيها الاجتماعى.

كان البلشفيك يتخذون من الثورة الفرنسية مرجعا تاریخیا، وکانوا یقارنون ثورتهم بتلك الثورة التى جمعت بين المدى القصير والمدى الطويل ولم تحقق أهدافها إلا عام 1870، ويتساءلون هل يمكن النظر إلى الثورة الروسية بنفس الطريقة، والحال، كما يقول المؤرخ سيرج فوليكوف، المتخصص فى التاريخ السياسى للحركات العمالية، أن

الثوار في فرنسا تمت تصفيتهم، بينما هم فى روسيا فى هرم السلطة. أى أن اتحاد الجمهوريات الاشتراكية السوفييتية بنى دولة جديدة باسم الثورة. ولكن عيبها الأكبر فى نظر فوليكوف هيمنة الذهنية المذهبية، أى مقاربة المجتمعات انطلاقا من تخطيط نظرى مسبق يتم فرضه بطريقة متعسفة والثقافية منها على وجه الخصوص. وقد

النظرية. ويضرب على ذلك مثلا بلينين عندما سخر من البرجوازيين الذي كانوا

يساعدون المعوزين خلال مجاعات 1891، فقد صرح أن ذلك نفاق لا يجدى نفعا، لأن الجوع سوف يدفع بأولئك المزارعين نحو المدن، لينمّوا البروليتاريا، ويساهموا في التعجيل بالثورة. فلا يهمه بؤس الحاضر

على الواقع، حتى وإن خالف ذلك الواقع

ما دام المستقبل الذي يحلم به يسير في اتجاه التاريخ. وبذلك صارت الأيديولوجيا الماركسية هي المحرك: ما دمنا نعرف قوانين التطور البشرى، وما دامت هندستنا

الاجتماعية ترتكز على معرفة مطلقة بتطور المجتمعات، فلا يمكن أن نخطئ. وهو النهج الذي سار عليه ستالين حيث أمعن فى القيام بتجارب أيا ما يكن ثمنها، ولو

كانت أرواحا بشرية.

أما العنف فله وجهان يقعان بين طرفى سنة مفصلية هي 1930 كما كتب بعض المؤرخين. فأما ما حدث قبل ذلك التاريخ الذي ترافق مع تأميم الأراضي، فقد عدّوه عنفا ثوريا سُمح خلاله للمزارعين بالاعتداء على المالكين والاستيلاء على أراضيهم. وأما ما جرى بعد ذلك، خاصة في سنتي 1937 و1938، فكانت تصفية منظمة، وعنفا بولیسیا ممنهجا استهدف کل ما يشتبه في عدائه للنظام، وحبس أثناءه مليون ونصف المليون شخص في ظرف لم يتعد ستة عشر شهرا، وأعدم منهم ثمانمئة ألف. وقد فسر بعضهم عنف النظام بهوس ستالين بتشييد دولة قوية وحديثة قادرة على حماية نفسها من تسرّبات المجموعات

الخارجية، وبشبح الحرب ضد النازية

والرأسمالية العالمية، وأعداء النظام في

الداخل والخارج، فخلق على نطاق واسع نوعا من الشيزوفرينا اختلط فيها عنف العلاقات السياسية والاجتماعية بشكل من الاستسلام لدى الضحايا، وقبولهم بالأمر الواقع، وكأن الدفاع عن الدولة يمكن أن يعطى العذاب والآلام معنى. أي أن التعلة فى شتى الظروف كانت الدفاع عن الاتحاد

والغريب أن المثقفين الروس لم يشاركوا



كان البلشفيك يتخذون من الثورة الفرنسية مرجعا تاريخيا، وكانوا يقارنون ثورتهم بتلك الثورة التى جمعت بين المدى القصير والمدى الطويل ولم تحقق أهدافها إلا عام 1870، ويتساءلون هل يمكن النظر إلى الثورة الروسية بنفس الطريقة، والحال، كما يقول المؤرخ سيرج فوليكوف، المتخصص فى التاريخ السياسى للحركات العمالية، أن الثوار في فرنسا تمت تصفيتهم، بینما هم فی روسیا فی هرم السلطة



في الثورة الأولى ولا في الانقلاب البلشفي اللينيني، فقبل 1917، كانوا يساندون التحركات التى تدين النظام القيصرى، ويحلمون بثورة تغير الوضع القائم. ولكن العنف الذى استشرى منذ مطلع القرن

الروس أنفسهم تلك اللحظة أنهم لم يحتفلوا بمئويتها هذا العام، وأن المؤرخين بدؤوا يتحدثون عن جيل جديد يعرف ب»ما بعد

العشرين وتحول إلى حرب أهلية، دفع جانبا

من الأنتليجنسيا إلى الانكفاء على نفسها

وهی تستشعر کارثة تجرف کل شیء. ومن

ثَم لم يبرز من المثقفين من اقترح برنامجا

سیاسیا، فدوستویفکسی کان یتهیب الثورة

ويتوقع انهيارا شاملا في حال حدوثها،

وتولستوى كان يقنع بالتذمر مما آل إليه

الوضع، حتى أن لينين كان يعتبره بكَّاءً،

وتشيخوف كان مجهولا تماما خارج الدوائر

الأدبية، فيما هاجر آخرون، مثل مكسيم

غوركى، قبل أن يقرّروا العودة، ولكن

أغلبهم وقف مذهولا أمام البلشفيك حتى

وإن كان مع الثورة أخلاقيا أو وجدانيا.

فلا وجود لفلاسفة مهدوا للثورة على غرار

فلاسفة الأنوار، وإنما كان الاستناد كله إلى

الماركسية التي تطرح نفسها كنظرية علمية.

لقد مثلت ثورة أكتوبر لحظة هامة في تاريخ

البشرية، لأنها مهدت لقيام قوة عظمى نازلت

الولايات المتحدة قيادة العالم منذ نهاية

الحرب العالمية الثانية حتى سقوط جدار

برلين. ولكن رغم ظهور أحزاب شيوعية

فى أغلب الدول الغربية، لم تجد تلك الثورة

صداها إلا في البلدان المستعمّرة، ذلك أن

عددا من حركات التحرر في العالم الثالث

اتخذت الأنموذج الثقافى لأكتوبر مرجعية لها

لبناء قواها السياسية الثورية، فاستغِلُّ مرة

في حشد الجماهير للانقلاب على السلطة،

ومرة في رسم تصور لدولة جديدة تدّعي

الاشتراكية. غير أن ما خلّفته تلك الثورة

من دمار في روسيا وبلدان الكتلة الشرقية

الدائرة في فلكها، يفوق كل تصور، وحسبنا

أن نقرأ ما دونته سفيتلانا ألكسيفيتش في

كتابها «نهاية الإنسان الأحمر» لنقف على

الآثار العميقة التي تركتها «الثورة العالمية

المجيدة» في نفوسهم. وليس أدل على إنكار

كاتب من تونس مقيم في باريس

# قلق المستقبل



من أوائل الأشياء التي تتعلمها على خلفية التربية الدينية المجتمعية هو أن لا أحد يقرأ الغيب. عندما تدخل الجامعة لتصبح متخصصا في شأن علمي أو هندسي أو اقتصادي أو طبى، يقول لك الأستاذ إننا لن نعرف كيف سيكون المستقبل، ولكن علينا أن نخطط له أو على الأقل نستعد لما يمكن أن يحمله لنا. قراءة المستقبل مهمة عسيرة كما تعلمت ذلك الكثير من الدول والشركات، بمرّ التجربة ومرارة الإخفاقات.

خذ مثلا شركات كبيرة في عالم التكنولوجيا الحديثة. قبل سنوات ليست بعيدة كان الهاتف النقال يعنى هاتف شركة نوكيا، وكان الهاتف الذكى يعنى هاتف بلاكبيرى. اليوم لو أردت أن تقول هذا أمام أى شخص فإنه سيضحك. نوكيا هو أرخص هاتف بدائى تشتريه الآن عندما تسافر ليؤمّن لك الاتصال وحسب، وبلاكبيري قد يكون مكانه المتحف. الشركتان الرائدتان في التكنولوجيا لم تتحسّبا لسرعة التغير في سوق الهاتف، وعندما حاولتا العودة كان

شركة سامسونغ كانت على العكس منهم. تحسبت من الخطط المستقبلية وواضحة المعالم لشركة أبل وهاتفها آيفون، ولكنها بالغت في الاستعجال فأنتجت هاتفا سباقا في مواصفاته لكنه كان بتكنولوجيا غير مدققة فانتهت بهاتف ينفجر ويحترق بين أيدى مستخدميه. سرعة الإنجاز صارت تسرعا أخذ الشركة إلى هزة كبيرة لا تزال تعانى منها.

الدول الغربية بدأت بالاستغناء عن وزارات التخطيط. تخطط لماذا وكيف تضبط إيقاع الوزارات والمؤسسات الحكومية والأهلية في عالم متغير ومائع يعيد تشكيل نفسه كل لحظة. الخطط الخمسية للدول اليوم شيء من الماضي، وإذا جازفت دولة بوضع خطة من هذا النوع فإنها ستكون لقضية معينة وفى شأن من شؤون الحياة مما يعد مستقرا وثابتا نسبيا، كإدارة الصحة أو منهاج التعليم أو تطوير الجيش وتحسين أداء الشرطة. لا أحد يجرؤ اليوم عن

سؤال المستقبل مطروح بقوة في العالم العربي. هذا لا يعني أنه مطروح على أنه تحدٍ يحتاج أن ينظر له بجدية، ولكن في بعض الأحيان يبدو سؤالا غيبيا عن انتظار وعودة خوارقية لشخصيات. المستقبل لتيارات دينية أخرى هو سؤال الانتظار لليوم الآخر وقد

سؤال المستقبل يجب أن يكون سؤال الحاضر. البنى التحتية الحقيقية المقامة في الغرب مثلا رغم أنها بنيت في ماض قريب أو بعيد، إلا أنها بنى تحتية للحاضر وللمستقبل. نحن نستخدم أبنية شيدت منذ عشرات ومئات السنين، ونتنقل في أنفاق للقطارات مضاءة بآخر تقنيات المصابيح الصديقة للبيئة ولكنها بنيت قبل 150 عاما وأكثر. هل هذا يردّ على سؤال المستقبل؟ هل عندما نشقّ ترعة ماء فإن هذا يكون مشروعا للحاضر أم للمستقبل؟ بعض الطرق التى شقها الرومان خلال سيطرتهم الطويلة على منطقة الشرق الأوسط لا زالت قائمة وشوارع اليوم هي النسخة المحدثة

هل نتحدث عن غيبيات الإيمان أم عن المستقبل كزمن قادم أم عن مشروع للنهوض والوعى. ما فائدة الاستعداد للمستقبل عبر التعليم إذا كان المجتمع سينتهى بفرد بشهادة علمية إلا أنه يتصرف وفق إيقاع يعود لأكثر من ألف سنة إلى الوراء؟

المستقبل هو حالة وعى بأهمية الحاضر والقبول بثقافة الحياة بمتغيراتها من دون اصطناع. الاصطناع، عبر القول بأننا نفكر بالمستقبل، قاد الكثير من المجتمعات العربية إلى مشاريع الوهم. نحتاج نعم إلى إدارات ووزارات للمستقبل، ولكنها مؤسسات رؤى واستقراء وليست للتخطيط ورسم الأمور على أوراق أو شاشات بافتراض أن الجيل القادم سيجد فيها الحلول. تلك الخطط قد تكون وضع عليها تاريخ نهاية الصلاحية يوم أعدت وكتبت.

كاتب من العراق مقيم في لندن

يعنى جمودا في كل شيء إلا الشعائر على أمل الخلاص في الخلود.

فى العالم العربي تختلط المصطلحات حتى نكاد لا نعرف بالضبط

قلق المستقبل ضروري كما نرى في كل يوم في حاضرنا. "صدمة المستقبل" هي صدمة حقيقية علينا التأقلم معها والقبول بها كحقيقة وكتذكير بأنّ لا ثبات على شيء في هذا العصر السريع والملتبس. قلق الموظف قبل سنوات أن يزيحه الكمبيوتر وقلق العامل بعدها أن يدفعه الروبوت إلى التقاعد المبكّر وقلق سائق التاكسي في أن الحديث عن وزارة التخطيط كإدارة حكومية مسؤولة عن رسم للجري سيارة أجرة ذكية بلاسائق، كلها حقائق معاصرة لا تقل عن قلق المفكر أو الفنان عندما يرى الذكاء الصناعى ينافسهما ويتعلم في ساعات ما تعلماه أبا عن جد على مدى آلاف السنوات.

المستقبل حل بيننا منذ ماضٍ ليس ببعيد ■





Lecke

الحديد

SUP-







Lecke ---



**Lecke** 





























آراء الجرماني إسماعيل نوري الربيعي آلاء أبوالتتملات أمين الزاوي باسم فرات حسان العوض حمید زناز حمتد سعتد خلود تترف دارین فستق رسول محمد رسول زهير توفيق سالم الفائدة تتناكر عبدالحميد تترف الدين ماجدولين عاصم الباشا عامر عبدزيد الوائلي عبد الر ُحمن بسيسو عبدالهادي تتعلان علي حسن الفواز علي لفته سعيد عم ّار المأمون عمار علي حسن عمرو أبوالعطا كمال بستاني محمد الحمامصي محمد السعدي محمد ميلاد محمد ناصر المولهي مراد علوي مريم حيدري معتز نادر مفید نجم ممدوح فراج النابي میمون حرش نوري الجراح هيثم الزبيدي وارد بدر السالم وليد علاءالدين يوسف البرودي

إبراهيم أزوغ أبو بكر العيادي أحمد برقاوي أحمد سعيد نجم

فكر حر وإبداع جديد

www.aljadeedmagazine.com